DHAMMATALK HET ONTWAKEN VAN DE BOEDDHA
13/12/2025

I. INLEIDING

Enkele maanden geleden stonden we hier samen stil bij de twee voordrachten die de
Boeddha in Sarnath gaf — de Dhammacakkappavattana Sutta en de Anattalakkhana
Sutta. Toen hebben we vastgesteld dat in deze twee sutta’s de volledige leer van de
Boeddha in haar essentie samengebald wordt: de Vier Edele Waarheden en het diepe
inzicht in anatta en Afhankelijk Ontstaan vormen samen het fundament van het pad.

Alles wat later uitgebreid onderwezen werd, vindt in deze twee voordrachten zijn
oorsprong.

Vanavond zou ik graag met jullie eenzelfde beweging maken, maar dit keer dieper,
intenser: we gaan analytisch door de teksten van beide sutta’s heen, stap voor stap,
van begin tot einde. Niet om ze opnieuw te interpreteren, maar om ze te zien zoals ze zijn
— helder, eenvoudig, scherp als diamanten die niet door tijd of traditie aangetast zijn.

Maar vooraleer we deze teksten kunnen openen, is er iets extra nodig: een ontwaken
gebeurt niet plots of toevallig. Het ontstaat uit een lange rijping, uit een traject dat loopt
van zijn geboorte tot aan die nacht onder de Bodhiboom in Bodhgaya. Als we ons werk
goed willen doen, moeten we proberen de oorzaken en voorwaarden te ontsluieren die
het ontwaken van Siddhattha Gotama mogelijk maakten.

De Boeddha zelf onderwijst immers dat niets kan tot stand komen zonder oorzaken en
voorwaarden. Dus ook zijn eigen bevrijding niet. Om te begrijpen wat hij in Sarnath
onderwijst, moeten we kijken naar hoe hij tot dat inzicht kwam — en welke stadia,
vergissingen, intensiteiten en omkeringen daaraan voorafgingen.

Daarom volgen we vanavond drie bewegingen:

1. Eerst de weg naar het ontwaken — de jaren die leidden tot die ene nacht waarin
onwetendheid (avijja; avidya) wegviel.

2. Dan het ontwaken zelf — wat heeft hij werkelijk doorzien? En wat was de directe
aanleiding ertoe.

3. En tenslotte zijn eerste twee onderrichtingen, waarin hij dat inzicht voor het eerst
deelde met anderen.

En nu opper ik een wens: moge deze terugblik geen historische oefening zijn, maar een
uitnodiging om te zien hoe ook in ons eigen leven oorzaken en voorwaarden rijpen—om
te zien hoe Boeddha’s pad zich telkens opnieuw in ons ontvouwt wanneer we bereid zijn
helder te kijken.

Il. DE GEBOORTE VAN SIDDHATTHA GOTAMA

Siddhattha Gotama werd geboren in Lumbint, in het noorden van het huidige Nepal, als
zoon van koning Suddhodana en koningin Maya, behorend tot de Sakya-clan. Dat is
historisch gezien alles wat we met zekerheid kunnen zeggen.

1=



Maar binnen de Dhamma is de betekenis van zijn geboorte niet zozeer gelegen in
wonderverhalen of symboliek, maar in voorwaarden: hij kwam ter wereld in
omstandigheden die de rijping van inzicht mogelijk maakten.

De canon vermeldt dat de wijze Asita, toen hij het kind zag, niet sprak over glorie of
macht, maar over ontwaken. Niet omdat het kind reeds ontwaakt was, maar omdat de
potentie aanwezig was: namelijk Siddattha’s ontvankelijkheid voor de waarheid van
vergankelijkheid, lijden en niet-zelf. Het is belangrijk om te zien dat deze potentie geen
‘bijzondere essentie’ inhoudt. Het betekent 'alleen' dat de voorwaarden gunstig waren:
lichaam, geest, opvoeding, culturele context en morele gevoeligheid die het pad konden
ondersteunen.

Tijdens zijn jeugd werd Siddhattha beschermd opgevoed, maar bescherming dooft het
innerlijk zoeken niet uit. De canon laat zien dat het bewustzijn van de jonge Siddhattha al
vroeg gevoelig was voor dukkha. Niet als lijden in dramatische zin, maar als een subtiel
besef dat geen enkele ervaring werkelijk duurzaam is. Dat is geen verhaal, maar een
psychologische voorwaarde: de rijping van samvega, de existentiéle schok die nodig is
om het gewone leven te doorbreken.

Samvega (id.) heeft een bijzondere betekenis in de vroegboeddhistische sutta’s.

Het staat voor de ontreddering die ontstaat wanneer iemand werkelijk begint te beseffen
hoe fundamenteel vergankelijk (anicca), onbevredigend (dukkha) en ongrijpbaar (anatta)
het bestaan is. Het is geen depressieve reactie, maar een helder inzicht dat de grond
onder de voeten wegtrekt.

Samvega veroorzaakt een soort innerlijke urgentie: het besef dat er geen tijd te verliezen
is, dat het leven kort is, en dat de weg naar bevrijding onmiddellijke aandacht vraagt.

Samvega staat ook voor de impuls, de innerlijke kracht die aanzet tot beoefening, tot
daadkracht. Samvega is dus niet louter angst of wanhoop, maar een doorbraakmoment in
het hart: een mengeling van ontzetting, helder inzicht en de opkomst van een stille
vastberadenheid.

De geboorte van Siddhattha is dus geen op zichzelf staand wondermoment, maar het
beginpunt van een proces dat volledig binnen oorzaak-en-gevolg valt. Het is een
uitnodiging om te zien dat ontwaken niet voortkomt uit willekeur of uitverkiezing, maar uit
rijping, gevoeligheid en het vermogen om eerlijk te kijken naar de aard van ervaring.

Wanneer we naar zijn geboorte kijken zonder mythologische laag, zien we het duidelijk:
de Boeddha begon zoals elk mens begint — maar met omstandigheden (voorwaarden,
condities) die hem toelieten de meest fundamentele vraag van het bestaan niet te
ontwijken.

lll. DE VIER TEKENEN EN HET VERDIEPEN VAN DE HELDERHEID

De stap die Siddhattha uit zijn beschermde leven deed, was geen toeval. Het was de
ontplooiing van een innerlijk proces dat al een hele tijd rijpte.

De Pali-canon beschrijft vier ontmoetingen die dit proces tot verandering brachten: een
oude man, een zieke, een dode en een samana. Deze ‘vier tekenen’ moeten we niet lezen
als mirakels die op één dag gebeurden, maar als existentiéle confrontaties die ieder

—o_



mens op een bepaald moment onder ogen moet zien — als men bereid is ze werkelijk te
zien.

De ontmoeting met ouderdom brak de veronderstelling dat jeugd en vitaliteit een
betrouwbare grond vormen. Het inzicht was eenvoudig: alles verandert sneller dan het
denkende ‘ik’ kan bijhouden.

De confrontatie met ziekte nam de vanzelfsprekendheid weg dat ons lichaam ons
toebehoort. Gezondheid is geen bezit, maar een tijdelijk evenwicht dat telkens opnieuw
doorbroken kan worden.

Het zien van dood bracht het meest directe inzicht: wat geboren wordt, eindigt. Dit is
geen filosofie. Het is een feit dat elke poging tot zekerheden onderuit haalt.

En tenslotte was er de ontmoeting met een samana, een monnik die het gangbare leven
had achtergelaten. Niet als een romantisch beeld, maar als een indicatie dat er een weg
bestaat die het lijden niet verbergt maar confronteert.

Deze vier ontmoetingen vormden geen dramatisch verhaal, maar een ontmaskering. Ze
doorprikten de sluier waarmee het gewone leven bedekt wordt: de neiging om het
vergankelijke als duurzaam te behandelen, het onbeheersbare als controleerbaar, en het
niet-zelf als eigendom.

Wat in Siddhattha wakker werd, is wat de Boeddha later samvega noemde: een diepe
innerlijke schok, niet uit wanhoop maar uit helderheid. Een besef dat het leven zoals het
gewoonlijk geleefd wordt, niet kan leiden naar bevrijding.

Het is precies deze helderheid die de voorwaarde vormde voor het Grote Heengaan: geen
vlucht, geen afwijzing, maar een oprecht zoeken naar datgene wat niet onderworpen is
aan geboorte en dood.

IV. DE ZOEKTOCHT VOOR HET ONTWAKEN

De zoektocht voor het ontwaken bestaat uit 4 delen, maar ook hier weer: alles helder,
canoniek correct en contemplatief. Dus: geen verhaaltjes, geen dramatiek—enkel de
essentie van de zoektocht die uitmondde in bodhi.

Siddhattha’s zoektocht voor zijn ontwaken valt uiteen in vier bewegingen die elk een
noodzakelijke voorwaarde vormden voor zijn uiteindelijke bevrijding.

1. Beoefening bij Alara Kalama
Siddhattha zocht niet naar doctrine, maar naar directe ervaring.

Bij Alara Kalama bereikte hij het domein van oneindig bewustzijn (vifiianaricayatana;

Siddhattha zag helder: ook deze verfijnde toestand is geconditioneerd. Zij ontstaat,
bestaat een tijd en vergaat. Er was rust en subtiliteit, maar geen einde van dukkha.

Daarom verliet hij Alara Kalama. Niet uit afwijzing, maar uit inzicht: dit is niet nibbana.



2. Beoefening bij Uddaka Ramaputta

Zijn tweede leraar onderwees het domein van nietsheid (akificariiayatana;
akimcanyayatana), de derde artpa-jhana, een nog subtielere sfeer dan de vorige.

Siddhattha bereikte deze toestand moeiteloos. Maar opnieuw zag hij: hoe verfijnd
een staat ook is, zolang ze ontstaat door voorwaarden, behoort ze tot het
geconditioneerde domein en kan ze geen bevrijding brengen.

Hier bevestigde zijn ervaring een centraal inzicht van de latere Dhamma: samadhi
is een krachtig middel om de geest te kalmeren, maar brengt op zichzelf geen
definitief einde van dukkha.

Daarom ging hij verder—niet omdat zijn leraren tekortschoten, maar omdat het
gezochte niet te vinden was in iets wat ontstaat en vergaat.

Wat beide leraren niet onderwezen, was de vierde arupa-jhana: de sfeer van noch-
waarnemen-niet-waarnemen (nevasafifia-nasarifiayatana,; naivasamjfia-
nasamjnayatana). Die bewustzijnsstaat bereikte Siddhattha door eigen inspanning.

Maar ook deze meest verfijnde bewustzijnstoestand bleef geconditioneerd. Juist
omdat hij de uiterste grens van samadhi zelf ervoer, kon hij ontegensprekelijk zien
dat zelfs het hoogste bewustzijn niet bevrijdt.

Nibbana behoort tot het ongeconditioneerde en is daarom categorisch
verschillend van elke staat van bewustzijn. Geen enkele wereldse
bewustzijnsmodus, zelfs niet de meest subtiele, kan het Ongeborene, het
Doodloze zijn.

Siddhattha zag rechtstreeks: ¢ Wat ontstaat, vergaat. Dit is niet het
Ongeconditioneerde. *®

Dit inzicht was geen teleurstelling, maar een kantelpunt—de drempel van zijn
ontwaken. Het maakte duidelijk dat de weg verder moest gaan dan samadhi (id.)
naar het doorzien van anicca, dukkha en anatta: het doorbreken van het hele
geconditioneerde veld.

Hier opent zich wat later vipassana (vipasyana) genoemd wordt: geen aparte
techniek, maar het oplichten van inzicht wanneer de geest door samatha (Samatha)
stil en helder is. Wanneer de geest voldoende verstild is, begint hij spontaan de
kenmerken van het bestaan te zien. Dit is geen denken meer, maar een ontluiken
van inzicht—het moment waarop de weg niet langer draait om het bereiken van
een staat, maar om het ontwaken uit alle staten.



3. De jaren van extreme ascese

Wat volgde was een periode van radicale zelfkwelling. Niet als dogma, maar als uiterste
poging om elke vorm van verlangen (lees: elke vorm van conditionering) te doorbreken.
Hij ging tot aan de rand van het fysieke leven.

Het inzicht dat hieruit groeide is één van de kernpunten van de Dhamma: lijden overstijgt
men niet door lijden toe te voegen. Zelfkwelling breekt het lichaam, maar niet de illusie
van een 'zelf', van een 'ik'.

De ascese bracht hem niet dichter bij bevrijding—integendeel, ze verduisterde het
bewustzijn en verzwakte de helderheid die nodig is om het vergankelijke te zien zoals het
is.

Het was precies deze mislukking die de deur opende naar de Middenweg.

4. De ontdekking van de Middenweg

Het moment waarop Siddhattha de ascese opgaf, markeert een keerpunt. Niet omdat hij
comfort zocht, maar omdat hij zag dat een geest die uitgeput is geen helderheid kan
dragen.

De maaltijd van Sujata, eenvoudig en zonder intentie gegeven, was geen verlossend
mirakel, maar het erkennen van een natuurwet: een lichaam dat in evenwicht is,
ondersteunt een geest die helder kan zien.

Daarmee viel er iets zwaars weg. Hij herkende dat het pad niet ligt in zelfverheffing noch
in zelfvernietiging, maar in een subtiele openheid die niets forceert.

De vijf asceten verlieten hem omdat ze dachten dat hij het zoeken had opgegeven. In
werkelijkheid was het tegenovergestelde waar: de Boeddha had de misvatting
opgegeven, niet de zoektocht.

Het pad dat nu overbleef was recht, stil en eenvoudig. En het leidde rechtstreeks naar de
Bodhiboom in Bodhgaya.

V. DE NACHT VAN HET ONTWAKEN ONDER DE BODHIBOOM

Toen Siddhattha zich neerzette onder de Bodhiboom in Bodhgaya, was zijn pad
uitgezuiverd. Er bestond geen enkele misvatting meer tussen hem en de werkelijkheid.
Zijn geest was stil, open en onwrikbaar aanwezig.

Wat in die nacht gebeurde, wordt in de canon beschreven in drie opeenvolgende kennis-
inzichten (nachtwaken) die elk een laag van onwetendheid doorbraken.

Met ‘nachtwaken’ bedoelt de canon eenvoudigweg de drie opeenvolgende tijdsperiodes
van éénzelfde nacht: het eerste deel van de nacht (oubba-ratti = van zonsondergang tot
middernacht), het middelste deel (majjhima-ratti = rond middernacht) en het laatste deel
(pacchima-ratti = van na middernacht tot de dageraad). Deze drievoudige indeling heeft
op zich geen rituele of symbolische betekenis. Maar ze maakt wél duidelijk hoe het inzicht
zich ontvouwde: van het individuele (de eigen existentiéle stroom), naar het universele (de
existentiéle stroom van alle wezens), tot het bevrijdende inzicht zelf (het doorzien van
afhankelijk ontstaan en het einde van onwetendheid —avijja).

—5—



Samen vormen deze drie inzichten (vija’s) de basis van zijn ontwaken.

1. De eerste nachtwake (pubba-ratti): het inzicht in vroegere levens
(pubbenivasanussati-nana)

In het eerste deel van de nacht zag hij een onmetelijke reeks van zijn eigen vroegere
bestaansvormen. Hij ziet uitsluitend de continuiteit van zijn eigen bestaansstroom:
vroegere levens, telkens geboren uit voorwaarden, gedragen door sarikhara.

De focus ligt op zijn eigen opeenvolging van ontstaan-bestaan-vergaan. Samengevat:
inzicht in de continuiteit van zijn eigen existentiéle stroom—het doorzien van hoe zijn
eigen bestaansproces zich telkens opnieuw vormde door oorzaken en voorwaarden.

Niet als verhalen, niet als kronieken van een persoonlijke geschiedenis, maar als een
directe ervaring van continuiteit binnen voorwaardelijkheid.

Wat hier doorbroken werd, was de opvatting dat dit huidige bestaan op zichzelf staat. Hij
zag hoe geboorte, ouderdom en dood zich herhaalden, gedragen door intentionele
formaties (sankhara) die elk nieuw bestaan voortbrachten.

Belangrijk is dit: het lag niet in de herinneringen zelf, maar in het inzicht in wat
continuiteit aandrijft. Anders gezegd: Siddattha zag hoe intentie, verlangen en
onwetendheid telkens opnieuw het ontstaan van bestaan (‘'worden’) mogelijk maakten.

2. De tweede nachtwake (majjhima-ratti): het inzicht in wedergeboorte van andere
wezens (cutupapata-nana)

In het midden van de nacht werd de blik ruimer: niet enkel zijn eigen stroom, maar het
ontstaan en vergaan van andere wezens werd zichtbaar.

Hij ziet de continuiteit van alle wezens, hun ontstaan en verdwijnen overeenkomstig hun
handelingen (kamma; karma).

De focus ligt op het universele patroon van ontstaan—bestaan-vergaan bij alle levende
wezens. Samengevat: inzicht in de continuiteit van de existentiéle stroom van alle wezens
— het doorzien van hoe hun bestaansprocessen zich telkens opnieuw vormden door
oorzaken en voorwaarden.

De Pali-canon benadrukt dat dit geen metafysische kennis is, maar inzicht in causaliteit,
ethiek en vergankelijkheid. Wezens verschijnen volgens hun handelingen (kamma;
karmay), verblijven een tijd, en verdwijnen opnieuw.

Hier werd duidelijk:
. niets verschijnt zonder oorzaak,
* niets blijft zonder steun,
* niets ontsnapt aan verandering.

De illusie dat er een blijvend centrum bestaat dat door verschillende levens heen reist,
verloor zijn grond.



3. De derde nachtwake (pacchima-ratti): het inzicht in afhankelijk ontstaan (paticca-
samuppada) en de doorbraak van bevrijding

In het laatste deel van de nacht voltrok zich het inzicht dat de kern van de Dhamma
vormt: paticca-samuppada (pratityasamutpada).

Hij zag rechtstreeks: ® Wanneer dit is, ontstaat dat. Wanneer dit niet is, houdt dat op. *®

Dit was geen conceptuele formule. Het was het onmiddellijke doorzien van hoe lijden
ontstaat door onwetendheid, begeerte en hechting—en hoe, wanneer deze oorzaken
wegvallen, ook het lijden wegvalt.

Hier viel avijja, de diepste verblinding, weg.
Hier doofde tanha, het subtiele grijpen naar worden en niet-worden, volledig uit.
Hier viel elk spoor van ‘ik’, ‘mij’ en 'mijn’—atta—als grondslag van ervaring uiteen.

Dit is het moment waarop Siddhattha Gotama de Boeddha werd: niet door toevoeging,
maar door het wegvallen van alles wat de werkelijkheid versluierde.

4. Mara—het laatste obstakel

De canon verwoordt dit symbolisch als de aanval van Mara.
Maar psychologisch is dit uiterst precies: het waren de laatste oprispingen van verlangen,
twijfel, subtiliteit van zelfreferentie.

Mara staat voor de neiging van de geest om toch nog ergens houvast te zoeken.
De nederlaag van Mara betekent dat geen enkel restpunt van identificatie nog overbleef.

De aarde aanraken—bhumi-sparsa—is geen ritueel gebaar, maar een erkenning dat de
waarheid zélf getuigt. Niet het ego, niet een godheid, maar de onafwendbare realiteit van
oorzaak en gevolg.

Het einde van de nacht

Wanneer de ochtend kwam, was de cirkel van samsara voor hem doorbroken.

Hij had niets gekregen, niets gewonnen, niets verworven.
Wat verdwenen was, was de illusie die lijden voedde.
Wat overbleef, was het Ongeconditioneerde —Nibbana.

En hoewel dit inzicht volledig was, bleef de vraag open: zal iemand dit begrijpen?

Die vraag vormt de brug naar de volgende fase van het verhaal: de zeven weken na zijn
ontwaken.

VI. DE ZEVEN WEKEN NA ZIJN ONTWAKEN

Na zijn ontwaken verbleef de Boeddha zeven weken in stilte rondom de Bodhiboom. Niet
om na te genieten van een ervaring, maar omdat de helderheid die zich ontvouwd had tijd
nodig had om volledig te stabiliseren. De canon beschrijft deze periode niet als mystiek,
maar als een diepe voltooiing, waarin inzicht en vrede zich ongehinderd konden
verdiepen.



Hoewel verschillende tradities deze zeven weken op diverse manieren invullen, blijft de
essentie—de gemene deler—overal dezelfde: het was een periode van ononderbroken
aanwezigheid en aandacht.

Eerste week—onbewogen verblijven in bevrijding

De Boeddha verbleef zeven dagen in één houding onder de Bodhiboom, zonder
beweging, niet uit uiterlijke ascese maar vanuit totale vanzelfsprekendheid. Er was niets
meer om naar te streven, niets om te vermijden, niets om te vervolmaken. Dit was het
eerste volledig vrije verblijf in nibbana, zonder enige rest van zoeken.

Tweede week—de ononderbroken blik (animisa-locana)

Hij stond op en bleef gedurende zeven dagen naar de Bodhiboom kijken, zonder te
knipperen. Dit moet niet symbolisch gelezen worden, maar als een aanduiding van
ongehinderde aandacht en dankbaarheid—een open, stille herkenning van de plaats
waar onwetendheid was weggevallen. Het was geen ritueel, maar een uitdrukking van
helderheid zonder afleiding.

Derde week—de ‘juweelpaviljoen’-week

De canon beschrijft dat hij een plaats innam waar hij de Dhamma “vanuit verschillende
hoeken” beschouwde. Niet in discursieve analyse, maar in de zin van volledige integratie:
het inzicht dat ontstaan en vergaan van alle fenomenen doordringt op alle niveaus van
ervaring.

Vierde week—contemplatie van de Abhidhamma-elementen

Deze week staat in sommige teksten beschreven als een diepe contemplatie op de
Dhamma in haar meest fijne onderscheidingen. Essentieel is dit: het wijst op de verfijning
van inzicht, niet op scholastiek. Het gaat om het volledig doorzien van conditionaliteit
zonder enige sluier.

Vijfde week—Mucalinda

Tijdens deze periode verbleef hij aan de vijver van Mucalinda. Een plotselinge regenstorm
wordt traditioneel vermeld, maar de betekenis is eenvoudig: rust te midden van
omstandigheden. Of het lichaam nat wordt of niet, of de omstandigheden gunstig of
ongunstig zijn, maakt geen verschil; helderheid blijft onverstoord.

Zesde week—de brahmaan

In deze week ontmoette hij een brahmaan die hem vroeg wie hij was. De Boeddha
antwoordde niet met afkomst, status of rol, maar met een beschrijving van wat een
ontwaakt mens niet meer is: iemand zonder verlangens, zonder verwarring, zonder
vastklampen. Dit is onrechtstreeks een juiste definitie van nibbana. Deze ontmoeting laat
zien dat ontwaken geen identiteit geeft, maar juist het einde van identiteit is.



Zevende week—de twee kooplieden (Tapussa en Bhallika)

Twee Birmese kooplieden boden voedsel aan. De Boeddha aanvaardde dit eenvoudig en
gaf twee hoofdharen aan de kooplieden (de oorsprong van de Schwedagon in Yangon).
Aanvaarden en afwijzen zijn geen bewegingen meer in de geest; er is enkel gepast
handelen. Zij werden zijn eerste lekenvolgelingen, niet door preek of overtuiging, maar
door herkenning van zijn aanwezigheid.

Innerlijke twijfel over onderwijzen

Volgens de canon overwoog de Boeddha vervolgens dat de Dhamma te diep, te subtiel
en teveel ingaat tegen onze gebruikelijke manier van kijlken om gemakkelijk begrepen te
worden. Dit is een belangrijk moment: zelfs een Boeddha kent het lijden van
communicatie.

Volgens de Brahma Sahampati—geen scheppergod, maar de mythologische heerser
over een subtiel brahma-rijk die wezens vertegenwoordigt die door verfijnde meditatie
(ihana’s) een hoog niveau van concentratie en morele zuiverheid hebben bereikt, maar die
niet noodzakelijk bevrijd zijn.

Brahma Sahampati wordt niet opgevoerd om een bovennatuurlijk wonder te beschrijven.
Hij wordt opgevoerd om een punt duidelijk te maken over de onderwijstaak van de
Boeddha. Hij vraagt de Boeddha te onderwijzen—niet als bovennatuurlijk ingrijpen, maar
als uitdrukking van de mogelijkheid dat er wezens zijn met weinig stof in de ogen.

Brahma Sahampati representeert hier de mogelijkheid dat er werkelijk ontvankelijkheid
bestaat in de wereld.

De Boeddha had geen bevestiging nodig van een scheppergod, maar een bevestiging dat
de feitelijke potentie tot inzicht in sommige wezens aanwezig is.

Brahma Sahampati’s aanwezigheid is hier belangrijk:

e Niet als een kosmische interventie.
e Wel als symbolische verwoording van een realiteit binnen oorzaak en gevolg: sommige
wezens zijn rijp, helder, open genoeg om het inzicht te ontvangen.

Dat was voldoende voor de Boeddha. De Boeddha onderrichtte nooit uit autoriteit,
openbaring of een goddelijk bevel. Ook hier niet.

De canon blijft hier trouw aan die lijn:

® Brahma Sahampati geeft geen opdracht.
® Hij toont enkel een mogelijkheid.
® De beslissing om te onderwijzen blijft volledig bij de Boeddha zelf.

In dit licht is Brahma Sahampati géén bovennatuurlijk argument, geen goddelijke
boodschapper, maar de stem van ontluikende ontvankelijkheid die in de wereld aanwezig
is.



De Boeddha besloot te onderwijzen—niet uit plicht, niet uit missie, maar uit mededogen
en realisme: sommigen kunnen het verstaan.

VIl. DE ONTMOETING MET DE VIJF ASCETEN IN SARNATH

Nu de helderheid volledig gestabiliseerd was, begon de concrete verkondiging van de
Dhamma in de wereld. De Boeddha vertrok naar Sarnath, naar de vijf asceten, als eerste
ontvangers van het inzicht dat in hem tot voltooiing was gekomen.

Op weg van Bodhgaya naar Sarnath gebeurde niets dat in de canon als doctrinair
essentieel wordt benadrukt. De reis wordt eenvoudig vermeld: de Boeddha wandelde van
het ene domein naar het andere—een praktische verplaatsing, geen symbolische
episode. De weg naar Sarnath bevat geen leringen, geen ontmoetingen die richting geven
aan het pad, en geen elementen die het ontwaken verder zouden markeren. De kracht ligt
juist in die eenvoud: het inzicht was voltooid, het pad was volledig helder, en er was niets
meer toe te voegen.

Intermezzo:

Enkele jaren geleden deed ikzelf in verschillende trajecten de voettocht van Bodhgaya
naar Varanasi via Patna. De totale afstand bedraagt ongeveer 350 km. De route loopt
deels over dorpswegen en deels over drukkere hoofdwegen, en vraagt bij 20 a 30
kilometer per dag zo’n twee tot drie weken. Het is een tocht voor het grootste gedeelte
door de deelstaat Bihar—één van de meest armoedige deelstaten van India, wat op
zichzelf heel duidend is. Water, uiterst eenvoudige eet- en slaapgelegenheden zijn
onderweg meestal beschikbaar. Het landschap bestaat vooral uit rijstvelden, akkers en
dorpen, in een vlak gebied dat in grote lijnen waarschijnlijk overeenkomt met dat van
2600 jaar geleden. Wie hier loopt, wordt teruggevoerd in de tijd.

In mijn dagboek van toen schreef ik het volgende:

¢ |k vertrek in de vroegte. Bodhgaya slaapt nog, alsof het de nacht nog niet helemaal heeft
losgelaten. In het zachte licht voel ik hoe elke stap die ik zet minder te maken heeft met
afstand dan met het loskomen van wat mij klein houdt. De Bodhi-boom ademt een rust
die ik niet hoef te begrijpen. Ik luister. Ik ga.

Mijn eerste stappen verdwijnen bijna in het zand. De lucht wordt wijder, lichter, ijler. In die
ruimte wordt iets eenvoudig duidelijk: de weg opent zich pas wanneer ik ophoud hem te
willen kennen. Ik herinner me niet mijn eigen verhaal, maar een voettocht die hier ooit
plaatsvond. lemand liep dit land zonder verlangen naar bezit, zonder last van een zelf dat
gezien wilde worden. In die herinnering ontwaakt in mij een stille vreugde: dat de Leer
geboren wordt waar niets meer hoeft.

Ik loop zonder het pad aandachtig te volgen. Ik laat de wereld mij dragen. Onooglijke
dorpjes verschijnen en verdwijnen zoals gedachten die zich niet vasthechten. Een vrouw
die water draagt, een kind dat lacht, een oude man die traag aan zijn thee slurpt: gewone
gebaren die moeiteloos de kern tonen van wat ik later misschien in woorden zal proberen
te delen. De Dhamma ligt hier niet in uitleg, maar in de vanzelfsprekendheid waarmee het
bestaan zichzelf elk moment uitdrukt.

De geuren van aarde, rook en rijp fruit wisselen elkaar af. Alles herinnert mij eraan dat niets
blijft, en dat juist daardoor alles helder wordt. Het loslaten van vorm maakt ruimte voor
—10—



zien. Mijn zoektocht voelt niet langer als zoeken, maar als het langzaam wegnemen van
Sluiers. Steeds minder staat er tussen mij en al wat eenvoudig is.

De dagen bewegen traag voorbij. Mijn voeten vinden een ritme dat ik niet aanstuur. lk
merk hoe het landschap zachter door mij heen beweegt. Wanneer ik stiller word, wordt
alles om mij heen duidelijker. Het is alsof de wereld al langer bereid was te spreken, maar
pas nu de kans krijgt gehoord te worden. |k begin te begrijpen dat het delen van de Leer
niets anders is dan gewoon deze stilte bewaken, zodat ook anderen kunnen horen wat
altijd aanwezig is.

Wanneer ik Patna nader, voel ik het geluid van de stad, maar de Ganges ligt er tijdloos bij.
Ik zit aan haar oever en Kijk naar de trage stroom. Ze spreekt zonder woorden. Alles wat
beweegt, rust in haar. Alles wat rust, beweegt in haar. Ik zie dat de Dhamma op dezelfde
manier werkt: wie haar deelt, hoeft niets toe te voegen, hoeft alleen niet in de weg te
staan. Helderheid spreekt voor zichzelf.

Ik bliff niet. De stad is een doorgang. Ik sta op en ga verder, alsof het water mij zacht
vooruit duwt.

Het land opent zich opnieuw. Ik loop door stof en schaduw, door zon en koelte. De wereld
zegt weinig, maar alles is duidelijk. Ik merk hoe niets zich hoeft vast te hechten om echt te
zijn. En ik luister. Het luisteren zelf wordt mijn weg.

Soms ben ik helemaal alleen. Geen voetstappen, geen stemmen. Alleen de wind, mijn
adem, mijn voeten die de aarde raken. In deze eenvoud valt iets weg: ik loop niet langer
met een doel naar Varanasi. Ik loop vanuit een stilte die mij draagt.

Wanneer Varanasi verschijnt, verandert het licht. Het wordt voller, dieper, warm van
menselijke aanwezigheid. |k voel geen spanning. Eerder een herkenning, alsof ik een deur
nader die altijd open stond. Ik kom dichterbij zoals men een vraag benadert waarvan het
antwoord geen woorden nodig heeft.

Op een vroege ochtend, terwijl de zon langzaam het land aanraakt, zie ik de contouren van
de stad. Rook stijgt op van de ghats. Geluid draagt zijn klank door de lucht. De weeé geur
van verbrand viees is alom aanwezig. De rivier glanst alsof ze pas is ontstaan. Ik blijf staan.
Niet omdat ik vermoeid ben, maar omdat het duidelijk wordt dat de tocht niet eindigt waar
de stad begint. |k ben onderweg al aangekomen, telkens wanneer ik een gedachte liet
gaan, een verwachting liet smelten, een stap zette zonder dat er iemand was die die stap
opeiste.

In Sarnath, waar woorden ooit de stilte en de leegte uitdrukten, hoef ik niets meer te
begrijpen. Ik ga zitten in het gras. De Leer verschuilt zich niet. Ze toont zich in alles wat
eenvoudig is. Ik adem. Het land ademt met mij mee. De reiziger valt weg, de reis valt weg,
het doel valt weg. Wat blijft, is het ongeboren moment waarin niets ontbreekt. Het
Ongeborene gloort.

En ik weet: de weg tussen Bodhgaya en Varanasi is slechts een weerspiegeling van het
innerlijk loskomen. De Dhamma doorgeven betekent niets anders dan ruimte laten. Ruimte
waarin anderen zélf kunnen zien. Een aanwezigheid die niets draagt en daardoor alles
toont.

Het meest heldere onderricht blijft het onderricht dat niet stoort. ®
—11—



Slechts één feit is vermeld in de canon. Op weg naar Sarnath ontmoette de Boeddha de
asceet Upaka. Op zijn vraag door welke leraar hij bevrijd was, antwoordde de Boeddha
eenvoudig dat hij geen leraar meer had en volledig ontwaakt was. Upaka kon deze
uitspraak niet vatten en liep door. Het is de eerste aanwijzing in de canon dat ontwaken
zichzelf niet altijd laat herkennen.

Toen de Boeddha het Hertenpark van Sarnath bereikte, waren de vijf asceten aanvankelijk
vastbesloten hem niet te begroeten. Hun besluit was gebaseerd op hun overtuiging dat
Siddhattha Gotama de ascese had opgegeven en daarmee de weg van zuivering verlaten.
Vanuit hun perspectief had hij het zoeken onderbroken. Zij wilden afstand houden om hun
eigen oefening intact te laten.

Maar zodra de Boeddha dichterbij kwam, veranderde hun houding. Niet door iets wat hij
zei, maar door de kwaliteit van zijn aanwezigheid. De canon beschrijft geen vormen of
kleuren, maar de essentie is duidelijk: de asceten zagen dat er in hem een onverstoorbare
rust aanwezig was, een helderheid die niet voortkomt uit verzaking of inspanning, maar
uit het volledig doorzien van conditionaliteit.

Hun weerstand viel weg.

Toen de vijf asceten hem toeliepen en hem ‘vriend Gotama’ noemden, corrigeerde de
Boeddha hen eenvoudig: dat deze aanspreking niet passend was, omdat hij volledig
ontwaakt was. Niet om eer of status te vragen, maar om aan te geven dat het pad dat hij
nu leefde niet langer binnen de categorie van ‘medemonnik’ of ‘gelijke’ viel. Hij sprak
eenvoudig dat hij ontwaakt was, een uitspraak die geen aanspraak bevat, maar een
feitelijke aanduiding is van de beéindiging van onwetendheid.

De Boeddha zei:

¢ Zeg niet 'avuso’ (= 'vriend' of 'gelijke') tegen de Tathagata. De Tathagata is ontwaakt
(arahant), volledig verlicht (sammasambuddha). ®

Méér zei hij niet. Er zit geen morele les, geen strengheid en geen claim van status in.
Hij benoemt enkel het feitelijke verschil in spirituele toestand: een arahant en volledig
verlicht Boeddha wordt niet aangesproken als gelijke, als een monnik of vriend.

De sfeer was nu klaar. Er was vertrouwen, er was ontvankelijkheid, er was erkenning —niet
van een persoon, maar van een kwaliteit van zien.

Dit is het moment waarop de Boeddha voor het eerst de Dhamma opnieuw in de wereld
bracht. Hier begint de Dhammacakkappavattana Sutta—de voordracht die het Wiel van
Dhamma in beweging zet.

Beste Spirituele vrienden, voor we één woord van die sutta binnengaan, wil ik iets
wezenlijks zeggen. Want wie deze eerste onderrichting alleen maar leest, zal haar missen.
Wie haar enkel probeert te begrijpen met het denken, raakt slechts de opperviakte.

De woorden van de Boeddha zijn geen concepten maar een innerlijke kracht, een heldere
ontvouwing, die iets in het bewustzijn verschuift.

—12—



Je moet ze niet uitsluitend analyseren met het hoofd, maar toelaten met het hele
lichaam. Niet begrijpen, maar belichamen.

Wanneer je de sutta’s van de Pali-canon benadert—zeker deze twee eerste voordrachten
in Sarnath—volstaat het niet om ze te lezen; je moet ze laten neerdalen tot in het midden
van de borst, tot in de diepte van de buik, tot in elke vezel die voelt hoe ervaring ontstaat
en vergaat.

Alleen een lichaam dat stil is, kan horen wat hier werkelijk gezegd wordt. De Boeddha
sprak niet om te overtuigen maar om zijn toehoorders te laten zien, om de structuur van
de ervaring transparant te maken, hier en nu.

Daarom moet je deze woorden niet geloven en niet proberen te bedenken wat ze
betekenen; je moet ze voelen, je moet toelaten dat ze iets openmaken, alsof je van
binnenuit herinnerd wordt aan iets wat altijd al in je aanwezig was maar niet werd gezien.

Wat de Boeddha hier doet, is niet alleen onderrichten maar ontwaken opwekken
(initiéren), niet uitleggen maar aanraken, niet een doctrine aanbieden maar een
transformatie in zijn.

De vijf monniken leerden niet alleen wat dukkha is; zij zagen dukkha. Zij hoorden geen
uitleg over anatta; zij herkenden, in hun eigen ervaring, de afwezigheid van een blijvende
kern.

Dit herkennen is geen gevoel dat opkomt, maar een helder zien—zonder aannames,
zonder projectie. Het is het moment waarop de gewoonte om zekerheid te zoeken
wegvalt, en de ervaring zichzelf toont zoals ze is, werkelijk is.

Voor ons is dat indringend, omdat de geest diep geconditioneerd is om houvast te
zoeken: zekerheid, voortbestaan, een ‘ik’. Uit dat verlangen ontstaat de neiging om
overtuigingen vast te houden, zelfs wanneer ze geen enkele werkelijkheid raken.

Daarom nodig ik jullie uit om eenvoudig te luisteren. Niet om te analyseren, niet om te
geloven, maar om te horen vanuit die stille openheid waarin niets verdedigd of bewezen
hoeft te worden. Laat de woorden landen zoals ze komen. Soms raakt iets, soms blijft iets
stil. Beide zijn goed. Het enige wat telt, is het helder zien van wat hier en nu verschijnt.

En precies vanuit die stille luisterhouding wil ik met jullie nu de eerste woorden van de
Boeddha binnengaan.

PS: Elke avond wordt in de Grote Tempel in Sarnath de Dhammacakkappavattana Sutta
gezongen door de monniken. Een uitvoering van deze recitatie kan je vinden op YouTube
via The Metta Buddhist channel = Dhamma Chakka Pravattan Sutta.

VIIl. GRONDIGE BESPREKING VAN DE DHAMMACAKKAPPAVATTANA SUTTA

¢ Eens verbleef de Verhevene in het Hertenpark van Isipatana, nabij Varanasi. Daar
sprak hij de Groep van Vijf Gezellen als volgt toe °

—13—



Hertenkamp: staat voor een kalme, open ruimte: enerzijds geen ascese; anderzijds geen
wereldse drukte.

Isipatana: letterlijk 'de plaats waar zieners verblijf houden'—traditioneel een plaats van
spirituele beoefening.

Varanasi: De Pali-canon situeert belangrijke gebeurtenissen altijd op een concrete plaats.
Door Varanasi te vermelden, zegt de canon: dit gebeurde op een reéle plaats, in een reéle
stad, onder reéle omstandigheden.

Dat is geen detail: het plaatst de Dhamma in de wereld, niet in een mythische tijd of
mythische ruimte.

Voor toehoorders in het oude India was dat belangrijk, omdat Varanasr een intellectueel
en religieus centrum was—een plaats waar nieuwe ideeén en spirituele bewegingen
circuleerden.

Varanasri was een knooppunt van zoekers, asceten, brahmanen en filosofische scholen.
Het was één van de culturele brandpunten waar ideeén met elkaar botsen en elkaar
beinvioeden. In zekere zin is het de ideale plek om een rad van inzicht 'in beweging te
zetten'.

De locatie versterkt dus de betekenis: het eerste onderricht verschijnt niet in afzondering,
maar midden in het menselijk zoeken. De Dhamma verschijnt niet in afzondering, niet
buiten de wereld, maar in het midden van menselijk zoeken. De Dhamma verschijnt in
de wereld—niet erbuiten.

Dit contrasteert sterk met de andere grote wereldreligies, waar de openbaring of de
kernboodschap vaak voorgesteld wordt als iets dat van buiten de wereld komt:
* een goddelijke stem die spreekt vanuit de hemel,;
* een openbaring die van bovenaf neerdaalt;
* een boodschap die via een engel, profeet of bovennatuurlijke verschijning wordt
doorgegeven;
* een waarheid die onafhankelijk is van menselijke ervaring en menselijk onderzoek.

In zulke tradities ligt de autoriteit meestal buiten de menselijke ervaring—in een
transcendent wezen of een bovennatuurlijk ingrijpen.

In het boeddhisme gebeurt het omgekeerde. De Dhamma verschijnt:
* niet van bovenaf,
* niet door openbaring,
* niet door een goddelijk bevel,
. niet via een engel of kosmische boodschapper,
* niet buiten of boven de menselijke conditie.

De Dhamma verschijnt in de wereld—midden in menselijke ervaring, midden in oorzaken
en voorwaarden, midden in een realistische context.

Concreet betekent dit: in het boeddhisme komt inzicht niet van bovenaf naar beneden,
maar van binnenuit naar buiten. Dit is essentieel en zelfs revolutionair: de Boeddha is
geen leraar die een boodschap uit een transcendente sfeer doorgeeft, maar iemand die

—14—



door eigen inspanning de aard van werkelijkheid doorzag—en die die realiteit vervolgens
deelde in dezelfde wereld waarin iedereen leeft.

De Dhamma is geen openbaring, maar een ontdekking. Meer: een herontdekking, want
de Dhamma wordt telkens opnieuw ontdekt wanneer iemand bereid is om de
werkelijkheid te zien zoals ze wérkelijk is.

De Dhamma is geen decreet, maar een vinden:

Een decreet is een bevel of uitspraak van een hogere autoriteit die bepaalt wat waar is of
wat gevolgd moet worden. In veel religieuze tradities komt waarheid van een goddelijke
instantie, van een openbaring, van een engel of profeet, van een bovennatuurlijke stem of
entiteit. Anders gezegd: de autoriteit ligt buiten de menselijke ervaring.

Dhamma is een 'vinden'. Vinden verwijst naar ontdekken, niet naar ‘ontvangen’'. In het
boeddhisme komt inzicht voort uit rechtstreeks zien, ervaren, meditatief doorgronden,
feiten binnen ervaring herkennen. De Boeddha vond de Dhamma niet als een openbaring,
maar als een inzicht dat oplichtte wanneer de oorzaken en voorwaarden rijp waren.
Daarom zegt hij in de canon dat hij: niets geopenbaard kreeg, niets werd ingefluisterd,
niets ontving van goden of hogere machten, alleen maar zag hoe de werkelijkheid is. Hij
‘vond' de Dhamma zoals iemand een natuurwet ontdekt: niet door geloof, maar door het
rechtstreeks zien van causaliteit. De Dhamma is geen gebod, maar een inzicht dat
iedereen zelf kan verifiéren.

Samengevat: de Dhamma komt niet naar ons toe als een bevel van bovenaf. Ze verschijnt
als een inzicht dat gevonden wordt wanneer de geest helder wordt—een waarheid die
niet wordt opgelegd, maar herkend wordt.

De Vijf Gezellen (Panca Vaggiya): De aanwezigheid van de vijf asceten in het Hertenpark
is geen toevallig detail. De Pali-canon kiest deze groep heel bewust als eerste ontvangers
van het Dhamma-wiel. Deze vijf asceten hadden Siddhattha Gotama jarenlang gevolgd
tildens zijn extreem ascetische periode. Ze kenden zijn inzet, zijn vastberadenheid, zijn
vergissingen, zijn terugkeer naar de Middenweg. Voor hen was hij geen onbekende leraar
—ze waren intieme getuigen van zijn zoeken. Daarom is het belangrijk dat juist zij het
eerste onderricht ontvangen: de Dhamma wordt niet verkondigd aan toevallige
omstanders, maar aan mensen die het hele traject gezien hebben en daardoor het
verschil kunnen zien.

Toen de Boeddha aankwam, wilden zij hem niet begroeten omdat ze dachten dat hij de
ascese had opgegeven. Deze weerstand is functioneel: ze toont dat blind respect geen
rol speelt. Ze toont dat de openheid om te luisteren niet gebaseerd is op status, maar op
reéle ervaring en herkenning. Het verschil in zijn aanwezigheid wordt niet afgedwongen—
het wordt waargenomen. Hun weerstand versterkt dus de geloofwaardigheid van hun
latere erkenning.

En belangrijk: hun aanwezigheid vormt de ideale setting voor het declameren van de Vier
Edele Waarheden: de Pali-canon laat zien dat de Boeddha de Dhamma onderwijst waar
de kans op begrip het grootst is.

De vijf asceten waren: moreel gedisciplineerd, intens geoefend, open voor waarheid, maar
nog gevangen in misvatting (ascese). Ze belichamen de menselijke toestand waarin de

—15—



Dhamma het meest vruchtbaar kan vallen: veel inzet, veel discipline—maar nog geen
inzicht. Daarom worden zij (na de twee eerste voordrachten) de eerste arahants na de
Boeddha.

De vijf asceten maken duidelijk dat de Dhamma niet in afzondering verschijnt, maar in een
menselijke context van discipline, zoeken, vergissing en ontvankelijkheid—en dat inzicht
mogelijk is voor wie werkelijk Kijkt.

I. [—De twee uitersten en de Middenweg—]
¢ Monniken, een samana hoort de volgende twee uitersten niet te beoefenen.
Welke twee ?

Het nastreven van geluk door zintuiglijk genot, wat laag, vulgair, ordinair en onedel is
en niet tot welzijn leidt.

Het nastreven van een strict ascetisme, wat pijnlijk en onedel is en niet tot welzijn leidt.

De Verhevene is—door beide uitersten te vermijden—ontwaakt aan de Middenweg, die
zien en weten oplevert, en tot innerlijke vrede, direct begrip, ontwaken en Nibbana
leidt.

En wat is die Middenweg die zien en weten oplevert en tot innerlijke vrede, direct
begrip, ontwaken en Nibbana leidt?

Het is het Edele Achtvoudige Pad, namelijk: zuiver inzicht, zuivere intentie, zuiver
spreken, zuiver handelen, zuiver levensonderhoud, zuivere inspanning, Zzuivere
aandacht en zuivere concentratie.

Dit, Monniken, is de Middenweg, die zien en weten oplevert en tot innerlijke vrede,
direct begrip, ontwaken en Nibbana leidt. ®

De Boeddha begint zijn eerste voordracht niet met metafysica, niet met zelfdefinitie (met
te zeggen wie hij is: 'dit ben ik'), en niet met de Vier Edele Waarheden. Hij begint met
levenservaring.

Met de twee uitersten schetst hij het veld waarin alle mensen— asceten, monniken, leken
en wereldlingen—doorgaans leven. Dit is cruciaal: hij begint niet met dogma, maar met
herkenning.

— Het eerste uiterste: het nastreven van geluk via zintuiglijk genot. Dit uiterste is niet
beperkt tot ‘werelds genot', maar omvat elke vorm van zoeken dat het bewustzijn
vernauwt. Daarom is het onedel: niet omdat het zondig is, maar omdat het geen
bevrijding biedt uit dukkha.

Daarom noemt de Boeddha zintuiglijk genot: laag, vulgair, ordinair, onedel. Niet als een

moreel oordeel, maar om €én reden: het is volledig afhankelijk van omstandigheden die
voortdurend veranderen.

—16—



Voor gevorderde yogi’s is dit meteen duidelijk:

» zintuiglijk genot produceert geen vrijheid, enkel afhankelijkheid;

* het is een vorm van zoeken die in zijn eigen kringloop gevangen zit (men ervaart genot
— het genot verdwijnt (anicca) — verlangen (tanha) naar nieuw genot);

+ zintuiglijk genot is niet de plaats waar inzicht kan ontstaan.

— Het tweede uiterste: strenge ascese en zelfkwelling. Het tweede uiterste noemt de
Boeddha: pijnlijk, onedel, en niet tot welzijn leidend.

Waarom?
Omdat het de geest uitput, verhardt en verduistert. Een geest die pijn onderdrukt of het
lichaam geweld aandoet, kan niet vrij, subtiel of helder zien.

Voor gevorderde yogi’s is dit bijzonder belangrijk: zelfkwelling lijkt soms spiritueel, maar
haar effect op de geest is identiek aan zintuiglijk genot: het produceert gehechtheid
(upadana; id.), gebondenheid (bandhana), geen bevrijding (vimutti) uit de beperkingen van
verlangen (tanha; trsna) en onwetendheid (avijja; avidya),

Hier zie je de radicaliteit van het boeddhisme: zelfverwenning en zelfkwelling lijken
tegenovergestelde richtingen, maar psychologisch creéren ze hetzelfde: hechting aan een
ervaring.

De radicaliteit van het boeddhisme ligt hierin: het wijst de oplossing niet buiten ons, maar
binnen oorzaak en gevolg in onze eigen ervaring. Andere tradities zoeken vaak een
antwoord in een bovennatuurlijke ingreep, een goddelijke openbaring of een kracht die
van buitenaf komt. Het boeddhisme doet het omgekeerde: het laat alles wat naar 'buiten’
reikt los.

Bevrijding —vimutti, oftewel nibbana—ontstaat niet door genade, niet door geloof, niet
door een kosmisch plan, maar door het einde van onwetendheid en gehechtheid in het
eigen bewustzijn.

Daarom is het boeddhisme radicaal: het legt de verantwoordelijkheid voor inzicht volledig
neer in de directe ervaring—precies daar waar lijden ontstaat, en precies daar waar het
ophoudt.

Beide uitersten zijn vormen van verlangen (tanha; trsna) en hechting (upadana; id.):

— in de eerste vorm grijpt men naar plezier,
— in de tweede naar een perceptie (safifia; samjfia) van zuiverheid of prestatie.

Beide zijn gebonden aan het 'ik' dat iets wil 'worden' (bhava; id.).

De vraag die zich hier stelt is: waarom begint de Boeddha zijn voordracht hiermee?
Omdat hij niet vertrekt vanuit doctrine, maar vanuit het menselijk bestaan zoals het is.
De Boeddha weet dat wie deze twee uitersten leeft, niet in staat is om oorzakelijkheid

(paticca samuppada; pratityasamutpada) te doorzien. Een bewustzijn dat slingert tussen
zintuiglijk genot en ascese, bezit geen stabiliteit om inzicht te laten ontvouwen.

—17—



Daarom begint de Boeddha niet met metafysische stellingen, maar met het uitschakelen
van de twee krachten die het bewustzijn voortdurend uit evenwicht brengen.

En ook het alternatief dat de Boeddha voorstelt—de Middenweg—is geen compromis
maar een radicaal alternatief: de Boeddha presenteert de Middenweg niet als ‘iets
tussenin’, maar als een totaal andere manier van zien en ervaren. De Middenweg is geen
gradatie, maar een totaal andere orde van benadering.

Het is de weg:

+ die zien en weten (janami passami; janami pasyami) oplevert: het direct zien en weten
van hoe verschijnselen werkelijk zijn.

« die leidt tot innerlijke vrede (upasama; upasama) of (santi; santi): door de uitdoving van
mentale onzuiverheden.

« die direct begrip (abhifnna; abhijia) mogelijk maakt: het doordringend inzicht dat niet uit
denken voortkomt.

« die tot ontwaken (bodhi; id.) en uitdoving (nibbana; nirvana) voert: het einde van avijja,
tanha en samsara; de ongeconditioneerde bevrijding.

Wat hier centraal staat is dit: de Middenweg is de noodzakelijke bedding voor inzicht.
Niet moralistisch bedoeld, maar existentieel: het is de toestand van de geest waarin zien
zonder vervorming mogelijk wordt.

Voor gevorderde yogi’s is het essentieel om te begrijpen dat de Middenweg het
Achtvoudige Pad is. Niet omdat de Boeddha een systeem wilde geven, maar omdat deze
acht factoren precies de condities scheppen om de gemoedstoestand te creéren waarin
het doorzien van anicca, dukkha en anatta onbelemmerd kan plaatsvinden.

Zo kan het Achtvoudige Pad beschouwd worden als het ‘pad van zuiverheid’. Daarom dat
ik in mijn vertaling consequent het bijvoeglijk naamwoord 'zuiver' gebruik—zuiver inzicht,
zuivere intentie, etc.

Het Pali-adjectief 'samma' betekent niet ‘juist’ in de rationele zin, maar 'gezuiverd van
verstoring'.

Voor gevorderde yogi’s is het goed dit duidelijk te beseffen:

+ samma-ditthi: niet 'juiste’ opinie, maar inzicht vrij van vervorming—zuiver inzicht.

* samma-vayama: niet 'juiste’ inspanning, maar inspanning vrij van willen-worden—zuiver
van inspanning.

+ samma-samadhi: niet 'juiste' concentratie, maar concentratie vrij van zoeken en streven
—zuivere concentratie.

Het Achtvoudige Pad vormt het geheel van voorwaarden waarin het bewustzijn tot
volledige helderheid, tot inzicht, komt.

Het leidt tot zien en weten—rechtstreeks, niet via enig concept, maar via directe
ontwarring van oorzakelijkheid.

—18—



Opmerking: zie hoe de structuur van de Dhamma al zichtbaar wordt in deze paragraaf.
In deze paragraaf zitten al drie diepe lijnen die een gevorderde yogi onmiddellijk herkent:

* De Boeddha begint met dukkha: namelijk de dukkha van de twee uitersten

* Hij toont de oorzaak: begeerte en willen-worden in twee vormen: sensualiteit en ascese.

+ Hij toont de beéindiging: niet kiezen voor een van de uitersten, maar voor het pad dat
tot inzicht leidt.

Je ziet: de Vier Edele Waarheden zijn eigenlijk al impliciet aanwezig voor de Boeddha ze
expliciet verwoordt.

In de openingspassage van zijn eerste voordracht legt de Boeddha iets fundamenteels
belangrijk bloot, namelijk dat niet alle spirituele inspanningen tot inzicht leiden. Hij toont
direct dat:

+ zintuiglijk genot de geest verspreidt en uitwaaiert,
+ ascetische zelfkwelling de geest verhardt en vernauwt, en dat geen van beide
toestanden geschikt is om de werkelijkheid helder te zien.

Wat de Boeddha hier doet, is geen morele les geven, maar de werking van de geest
diagnosticeren: welke innerlijke toestand maakt bevrijdend zien (pannal/prajna) mogelijk—
en welke niet.

Daarom is dit eerste deel van de sutta niet zomaar een inleiding, maar een exacte
aanwijzing van de mentale ruimte waarin inzicht kan ontstaan: een geest die niet jaagt,
niet onderdrukt, niet geforceerd is—maar stabiel, eenvoudig en helder aanwezig.

Il. [—De Edele Waarheden—]

¢ Dit, Monniken, is de Edele Waarheid over het lijden (P. dukkha sacca): Geboorte is
dukkha. Ouderdom is dukkha. Ziekte is dukkha. Dood is dukkha. Verdriet, treuren, pijn,
droefheid en ellende is dukkha. Samen-zijn met vijanden is dukkha. Gescheiden zijn
van vrienden is dukkha. Niet krijgen waar je van houdt, is dukkha. Samengevat: de vijf
khandha's zijn dukkha.

En dit, Monniken, is de Edele Waarheid over de oorsprong van het lijden (P. samudaya
sacca). Het is het verlangen dat tot verder bestaan leidt, verbonden is met plezier en
lust, en hier en daar naar genot zoekt. Het is summier: verlangen naar zintuiglijk genot
(P. kama tanha), verlangen naar bestaan (P. bhava tanha), en verlangen naar niet-
bestaan (P. vibhava tanha).

En dit, Monniken, is de Edele Waarheid over de beéindiging van het lijden (P. nirodha
sacca). Het is het complete verdwijnen en overstijgen van verlangen; het verlaten,
loslaten, afstand doen en zich bevrijden van verlangen.

En dit, Monniken, is de Edele Waarheid over de weg die leidt naar de beéindiging van
het lijden (P. magga sacca). Het is het Edele Achtvoudige Pad, namelijk: zuiver begrip,
zuivere intentie, zuiver spreken, zuiver handelen, zuiver levensonderhoud, zuivere
inspanning, zuivere aandacht en zuivere concentratie. *®

—19—



In deze paragraaf verschuift de Boeddha van de diagnose van de menselijke geest (de
twee uitersten en de Middenweg) naar de structuur van de werkelijkheid zoals die
doorzien werd tijdens het ontwaken. Hij presenteert geen metafysisch systeem, maar een
directe beschrijving van hoe lijden ontstaat en ophoudt in ervaringsmomenten.

Belangrijk voor gevorderde yogi’s: de Vier Edele Waarheden zijn geen theorieén, maar een
manier van kijken waardoor je eigen ervaring helder wordt en haar structuur zichtbaar
wordt.

De Vier Edele Waarheden zijn geen concepten om te geloven, maar een manier van kijken
die ervaring transparant maakt. Niet wat je denkt, maar hoe je kijkt verandert.

Hoe gebeurt dat?

Doordat de Vier Edele Waarheden ons een manier geven om:

— de ervaringen te begrijpen: De eerste waarheid —dukkha—nodigt de beoefenaar uit om
niet naar 'de wereld' te kijken maar naar wat zich precies hier voordoet: gevoel, indruk,
spanning, verlangen, weerstand, beweging van de geest. De beoefenaar kijkt niet naar
verhalen over lijden, maar naar het momentane karakter ervan. De beoefenaar begrijpt
daardoor: © dit is een geconditioneerde ervaring, geen definitie van wie ik ben. ®

— de oorzakelijkheid van de ervaringen te zien: de tweede waarheid —samudaya—toont
hoe ervaring ontstaat: niet zomaar, maar door oorzaken en voorwaarden die je kunt
herkennen: begeerte, aantrekking, afkeer, projectie, gehechtheid. De beoefenaar ziet: ¢ dit
gevoel ontstond omdat ik greep. ® ¢ dit ongemak kwam door weerstand.® © dit denken
werd aangedreven door verlangen. ® Ervaring wordt daardoor begrijpbaar, niet mysterieus.

— het lijden te herkennen als een proces: de derde waarheid —nirodha—toont dat lijden
niet een vaste toestand is, maar een dynamiek die eindigt wanneer de oorzaak wegvalt.
De beoefenaar herkent het moment waarop grijpen stopt:in meditatie: een kort moment
van openheid in inzicht: het vallen van een aanspanning in stilte: de afwezigheid van
verlangen. Dan ziet hij: “het lijden valt weg wanneer de gehechtheid wegvalt.” Dit is
herkennen van dukkha als proces, niet als identiteit.

— de weg te zien die naar bevrijding voert: de vierde waarheid —magga —toont dat er een
weg is: niet willekeurig, niet mystiek, maar een toestand van de geest (het bewustzijn)
waarin helderheid mogelijk wordt. Wanneer de beoefenaar ziet hoe dukkha ontstaat én
eindigt, wordt de weg vanzelf zichtbaar: aandacht = eenvoud — helder zien — ethische
zuiverheid = ontspanning van wilskracht — loslaten van conceptuele framing. De
beoefenaar herkent: ¢ dit is de richting waarin de geest zich bevrijdt. ® De weg wordt dan
geen systeem, maar een innerlijke beweging.

Wat hier in de voordracht gezegd wordt geeft een heldere, compacte maar uiterst
diepgaande uitleg van hoe de Vier Edele Waarheden functioneren als een manier van
kijken die ervaring transparant maakt: contemplatief, exact, zonder dogmatiek, en
rechtstreeks toepasbaar op directe ervaring.



Anders gezegd: De Vier Edele Waarheden zijn geen ideeén die men moet geloven.
Het zijn lenzen waardoor ervaring anders zichtbaar wordt.

Wanneer je ze als wijze van kijken hanteert, gebeuren er vier dingen:

1. De beoefenaar ziet wat er werkelijk aanwezig is (dukkha-sacca): ® Dit, Monniken, is
de Edele Waarheid over het lijiden. Geboorte is dukkha. Ouderdom is dukkha. Ziekte is
dukkha. Dood is dukkha. Verdriet, treuren, pijn, droefheid en ellende is dukkha.
Samen-zijn met vijanden is dukkha. Gescheiden zijn van vrienden is dukkha. Niet
krijgen waar je van houdt, is dukkha. Samengevat: de vijf khandha's zijn dukkha. ®

Je kijkt niet meer naar “mijn ervaring” (“ik lijd”), maar naar de aard van ervaring zelf, om
tot de vaststelling te komen dat alles wat afhankelijk ontstaat, spanning in zich draagt:

— is er spanning in het lichaam?

— is er verlangen? Is er grijpen?

— is er een gevoel van onvolledigheid, een aanvoelen van een tekort hebben
— is er weerstand?

— is er een gevoel van 'worden'

De beoefenaar herkent dukkha niet als een 'ik’ probleem, maar als de feitelijke structuur
van alles wat afhankelijk ontstaat.

2. De beoefenaar ziet waarom dit gebeurt (samudaya-sacca): ® En dit, Monniken, is de
Edele Waarheid over de oorsprong van het lijden. Het is het verlangen dat tot verder
bestaan leidt, verbonden is met plezier en lust, en hier en daar naar genot zoekt. Het is
summier: verlangen naar zintuiglijk genot (P. kama tanha), verlangen naar bestaan (P.
bhava tanha), en verlangen naar niet-bestaan (P. vibhava tanha). °

De Boeddha onderscheidt drie vormen van tanha:

® kama-tanha — verlangen naar zintuiglijk genot
¢ bhava-tanha — verlangen naar bestaan, worden
¢ vibhava-tanha — verlangen naar niet-bestaan

Door de tweede waarheid zie je dat niets zomaar verschijnt. Er is altijd een oorzaak:

— dit gevoel ontstond uit verlangen (‘omdat ik naar iets greep'),
— uit afkeer,

— uit onwetendheid,

— uit een subtiele drang tot worden (‘ik wil de stroom betreden’).

De beoefenaar ziet het mechanisme achter de ervaring, niet de inhoud ervan.
De geest wordt transparant voor zichzelf.

3. De beoefenaar ziet dat het niet hoeft te blijven (nirodha-sacca): ¢ En dit, Monniken, is
de Edele Waarheid over de beéindiging van het lijden (P. nirodha sacca). Het is het
complete verdwijnen en overstijgen van verlangen; het verlaten, loslaten, afstand doen
en zich bevrijden van verlangen. °

—21—



Dit is cruciaal voor gevorderde yogi’s: het zien dat dukkha geen absolute conditie is.
Wanneer de oorzaken wegvallen, valt ook het gevolg weg. De beoefenaar proeft (soms
flitsend, soms stil) dat opheffing mogelijk is. Niet als theorie, maar als verschuiving in de
manier van ervaren.

Samengevat: Voor gevorderde yogi’s is dit het punt waarop de Dhamma existentiéle
helderheid wordt:

— dukkha is niet permanent,
— het is een proces,
— en processen eindigen wanneer hun oorzaken eindigen.

In meditatie wordt dit ervaren als:

— een plots ontspannen van grijpen,
— een moment van openheid,

— een stilte zonder centrum,

—een doven van impuls.

De beoefenaar ziet: lijden valt weg wanneer de oorzaak wegvalt. Niet filosofisch, maar
direct.

4. De beoefenaar ziet hoe de beéindiging plaatsvindt (magga-sacca): ¢ En dit,
Monniken, is de Edele Waarheid over de weg die leidt naar de beéindiging van het
liiden (P. magga sacca). Het is het Edele Achtvoudige Pad, namelijk: zuiver begrip,
zuivere intentie, zuiver spreken, zuiver handelen, zuiver levensonderhoud, zuivere
inspanning, zuivere aandacht en zuivere concentratie. °®

Het pad wordt hier geen lijst van voorschriften, maar een beschrijving van de staat van
geest die nodig is opdat inzicht kan verschijnen. Anders gezegd: dit is een beschrijving
van de toestand van de geest waarin inzicht mogelijk wordt. Het Pad is de innerlijke
configuratie die nodig is om dukkha-sacca, samudaya-sacca en nirodha-sacca helder te
zZien:

« samma-ditthi — zuiver zien (prajia)

* samma-sankappo — zuiver intentie (samkalpa)

* samma-vaca — zuiver spreken zonder onwaarheid

* samma-kammanto — zuiver handelen zonder kwaad
* samma-ajivo — zuivere levenswijze zonder schade

* samma-vayamo — zuivere inspanning

* samma-sati — zuiver gewaar-zijn

* samma-samadhi — zuivere eenpuntige concentratie

De beoefenaar ziet: wanneer deze kwaliteiten aanwezig zijn, wordt de ervaring vanzelf
transparant.

Kort gezegd: de Vier Edele Waarheden openen de ervaring als volgt:

* Eerste Waarheid: Wat is er?
» Tweede Waarheid: Waardoor ontstaat dit?



* Derde Waarheid: Wat gebeurt er als de oorzaak wegvalt?
+ Vierde Waarheid: Welke staat van geest maakt dit zien mogelijk?

Dit 'zien’ is voor gevorderde yogi’s essentieel:

+ Omdat je niet langer in de ervaring blijft zitten, maar haar structuur doorziet.
+ Je ziet dat lijden niet persoonlijk is, maar voorwaardelijk, conditioneel.
+ En precies daar, in die helderheid, in dit inzicht, begint bevrijdend inzicht (parina).

Ill. [—Drie rotaties en twaalf aspecten—]

¢ Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien,
verscheen weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Dit is de Edele Waarheid van het lijden’. [pariyatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Dit liiden, een Edele Waarheid, dient volledig begrepen te worden’. [patipatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Dit liiden, een Edele Waarheid, is volledig begrepen. [pativedha]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Dit is de Edele Waarheid over de oorzaak van het lijden’. [pariyatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Deze oorzaak van het lijden, een Edele Waarheid, moet losgelaten worden’. [patipatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Deze oorzaak van het lijden, een Edele Waarheid, is volledig losgelaten. [pativedha]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Dit is de Edele Waarheid over de beéindiging van het lijden.
[pariyatti]



Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Deze beéindiging van het lijden, een Edele Waarheid, moet gerealiseerd worden.
[patipatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Deze beéindiging van het lijden, een Edele Waarheid, is gerealiseerd. [pativedha]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Dit is de Edele Waarheid van het Pad dat leidt naar de beéindiging van het lijden.
[pariyatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Het Pad dat leidt naar de beéindiging van het liiden, een Edele Waarheid, moet
gecultiveerd worden. [patipatti]

Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken, verscheen zien, verscheen
weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen licht in mij:

Het Pad dat leidt naar de beéindiging van het lijden, een Edele Waarheid, is
gecultiveerd. [pativedha] ®

De Boeddha heeft zijn leer niet ingewikkeld gemaakt. Wanneer hij sprak over het pad,
sprak hij vooral over helderheid. En nergens is die helderheid duidelijker dan in wat hij
zegt over de Vier Edele Waarheden.

Wanneer de Boeddha spreekt over de Vier Edele Waarheden, maakt hij iets heel
eenvoudigs duidelijk. Hij zegt eigenlijk: je moet een Waarheid eerst goed begrijpen, dan
moet je ze toepassen/beoefenen in je eigen leven, en tenslotte moet je haar volledig
realiseren.

In Pali klinkt dat als pariyatti, patipatti en pativedha. Maar het gaat, simpel gezegd, om:
begrijpen, beoefenen en realiseren.

En hij doet dat met alle vier Edele Waarheden. Daardoor ontstaan er twaalf doorlichtingen
van inzicht, twaalf momenten waarop de geest zegt: ja, dit is volledig doorzien.

En dat, zegt de Boeddha, dat is ontwaken: wanneer elk van die twaalf doorlichtingen
voltooid is en er niets meer onduidelijk, onaf of niet doorzien achterblijft.

Meer is het eigenlijk niet. Het pad wordt helder wanneer we zien: eerst begrijpen, dan
beoefenen, dan realiseren—opnieuw en opnieuw —tot alles zich vanzelf ontvouwt.
En in die eenvoud wordt de stilte van het ontwaken tastbaar.

—24—



Waarom beschrijft de Boeddha dit zo precies?

Omdat de Vier Edele Waarheden niet louter vier theoretische doctrines zijn, maar vier
dynamische processen die elk:

— begrepen moeten worden
— onderzocht en beoefend worden
— gerealiseerd en voltooid worden

Het is een beschrijving van hoe inzicht groeit—en hoe bevrijding functioneert.

De Boeddha zegt hier eigenlijk: ® Ik claim mijn ontwaken niet omdat ik iets geloof, maar
omdat ik deze twaalf aspecten volledig doorlopen heb. Hierdoor is mijn bevrijding
onwrikbaar. ®

Voor gevorderde yogi’s is dit bijzonder verhelderend: de Boeddha onthult hier de
eigenlijke dynamiek van ontwaken—hoe inzicht ontstaat, verdiept en voltooid wordt. De
drie rotaties laten de microstructuur van bevrijdend inzicht zien: begrijpen (pariyatti),
beoefenen (patipatti) en realiseren (pativedha).

— pariyatti: de juiste kennis van wat er gaande is, het volledig transparant begrijpen. De
waarheid wordt gezien zoals ze is, zonder tussenkomst van mening, verwachting of
projectie.

— patipatti: het herkennen van wat daarmee gedaan moet worden, de innerlijke
beweging waarin inzicht en beoefening elkaar raken.

— pativedha: de realisatie zelf. Het daadwerkelijk doorbreken van de sluier, het
penetreren in de aard van de ervaring, het vernietigen van elke obstructie. Vanaf dat
moment functioneert ervaring niet langer op basis van verlangen, afkeer of onwetendheid.
Dit is het kantelpunt dat plots ontstaat, vaak na jaren van intense beoefening, van rijping.

Dit culmineert in de uitspraak van de Boeddha ¢ Mijn bevrijding is onwrikbaar . Dit is
geen uitroep van triomf, maar de sobere erkenning van gerealiseerde bevrijding.

Blijft nog één zin te behandelen in dit derde thema—een zin die de Boeddha herhaalt bij
elk van de vier Edele Waarheden.

Deze zin luidt als volgt: ¢ Betreffende wat ik voorheen nooit gehoord had, Monniken,
verscheen zien, verscheen weten, verscheen wijsheid, verscheen begrip, verscheen
licht in mij. ®

Waarom zegt hij “wat ik nooit eerder gehoord had”?

Omdat niemand voor hem deze structuur had herontdekt. Het ontwaken is een
ontdekking van een natuurwet, geen schoolse doctrine. Dat is exact waarom de Boeddha
geen profeet of boodschapper is: hij herontdekt een tijdloze realiteit.

Met andere woorden:

—25—



Hij heeft niets gehoord van een god. Hij heeft niets ontvangen van een scheppergod. Hij
heeft het mechanisme van lijden en beéindiging herontdekt.

Wat hij hier verklaart is klaar en duidelijk: de Dhamma verschijnt door te zien, door
aandachtig te kijken, niet door openbaring.

IV. [—Persoonlijke kennis van de Boeddha—]

¢ Monniken: zolang mijn zien en weten over deze Vier Edele Waarheden zoals ze
werkelijk zijn—met hun drie rotaties en twaalf aspecten—nog niet grondig helder was,
beweerde ik niet dat ik het Hoogste Ontwaken bereikt had: het correcte Volledige
Ontwaken dat onovertroffen is in deze wereld met haar goden, haar Mara’s en
Brahma’s, met haar generatie van monniken en priesters, met haar koningen en
onderdanen.

Maar sinds mijn zien en weten over deze Vier Edele Waarheden zoals ze werkelijk zijn
—met hun drie rotaties en twaalf aspecten—grondig helder werd, beweer ik wel dat ik
het Hoogste Ontwaken bereikt heb: het correcte Volledige Ontwaken dat onovertroffen
is in deze wereld met haar goden, haar Mara’s en Brahma’s, met haar generatie van
monniken en priesters, met haar koningen en onderdanen.

Zien en weten verscheen in mij: mijn bevrijding van geest is onwrikbaar; dit is de
laatste geboorte; nu is er geen verdere toestand van bestaan. °

In het vierde thema van deze sutta spreekt de Boeddha ongewoon persoonlijk over zijn
eigen ontwakingsproces. Dit gebeurt verder niet meer in de Pali-canon. Hij verklaart
openhartig waarom hij zich een 'Boeddha’ —een ontwaakte —noemt. Niet omdat een god
dit bevestigde, niet omdat hij een openbaring ontving, maar omdat hij de Vier Edele
Waarheden in hun drie rotaties en twaalf aspecten volledig gerealiseerd heeft.

Kijk ook naar de radicale eerlijkheid van de woorden van de Boeddha: ® Zolang mijn zien
en weten... nog niet grondig helder was, beweerde ik niet dat ik het Hoogste Ontwaken
bereikt had...® Hij claimde het ontwaken niet voor het ontwaken compleet was. Hij neemt
deze claim niet licht op, niet omdat hij zou twijfelen aan zichzelf, maar omdat ontwaken
niet gedeeltelijk kan zijn. De drie rotaties en twaalf aspecten vormen de volledige
voltooiing.

Dit is een uiterst belangrijk moment: de Boeddha toont dat ontwaken niet gebaseerd is op
autoriteit, geloof of openbaring, maar een verifieerbare realisatie is. Voor een gevorderde
yogi is deze uitspraak van immense betekenis: de waarde van de Dhamma ligt niet in
geloof, maar in verificatie (Kalama Sutta).

De uitspraak © dit is mijn laatste geboorte ® verwijst niet naar een metafysische doctrine,
maar naar de beéindiging van het proces van ‘worden' (bhava; id.). In hem is geen enkele
voorwaarde meer aanwezig die nieuw ontstaan voortbrengt.

En opmerkelijk: de toetssteen is niet extase, is niet jhana, is niet charisma, maar ® het zien
en weten van de Vier Waarheden zoals ze werkelijk zijn in alle fasen van realisatie. ® Pas als
dat rijpt, kan men spreken dat ® het Onovertroffen Volledige Ontwaken (anuttara samma-
sambodhi) voltooid is. ®



Voor veel spirituele tradities, en ook voor veel moderne zoekers, ligt de maatstaf voor
‘spirituele hoogte’ bij: intense ervaringen, prachtige meditatieve staten, charisma van de
leraar, diepe absorpties (jhana), visionaire of mystieke gevoelens, energetische openingen,
of een gevoel van innerlijke verhevenheid.

Maar de Boeddha verwerpt al deze criteria hier volledig: ontwaken berust niet op een
intens gevoel, hoe subliem ook. Gevoelens zijn geconditioneerd, vergankelijk, veranderlijk.
Ze Kunnen nooit een toetssteen van bevrijding zijn, omdat ze komen en gaan. Wat de

De Boeddha zegt hier dus dat bevrijding niet afhangt van een staat van geluk of een of
andere extase. Bevrijding is het volledig en onomkeerbaar doorzien van hoe ervaring
functioneert, hoe lijden ontstaat en ophoudt, en dat dit volledig afhankelijk is van
oorzaken en voorwaarden. Bevrijding is dus geen toestand die men ervaart, maar helder
inzicht in hoe elke toestand ontstaat.

Zelfs de hoogste concentratiestaten (jhana’s; dhyana’s) zijn geen toetssteen of een
maatstaf voor ontwaken. Waarom niet? Jhana’s zijn geconditioneerd (sarnkhata; samskrta);
Ze ontstaan door oorzaak-en-gevolg en verdwijnen ook weer. Een jhana-staat bewijst
niets over het einde van onwetendheid. Voor alle duidelijkheid: de jhana’s zijn een
hulpmiddel om de geest te kalmeren, maar bevrijding is niet jhana.

Ook spirituele uitstraling (charisma) is geen toetssteen: de Boeddha legitimeert zichzelf
niet door autoriteit, niet door volgelingen, niet door wonderen, niet door impressie of
persoonlijkheid. Zijn aanwezigheid kan krachtig geweest zijn, maar dat is niet de
toetssteen.

Om het compleet duidelijk te maken: de enige maatstaf voor volledig ontwaken ligt in
het volledig doorzien van de Vier Edele Waarheden. De Boeddha windt er geen doekjes
rond: De Boeddha verklaart letterlijk dat hij pas volkomen ontwaakte na het zien en weten
van de Vier Waarheden in de drie fasen (pariyatti — patipatti — pativedha). Dan pas claimde
hij zijn ontwaken. Dat is extreem precies. De enige toetssteen is dus het direct doorzien
van wat lijden is (dukkha); waardoor het ontstaat (samudaya); Hoe het ophoudt (nirodha)
en welke innerlijke weg die beéindiging mogelijk maakt (magga).

Niet één van deze vier waarheden is een geloof of dogma. Het zijn vier structuren van
ervaring. De Boeddha zegt dus: ¢ Ik ben pas ontwaakt omdat ik het proces van lijden en
beéindiging, in zijn volledige dynamiek, volledig heb gezien, begrepen en gerealiseerd. *

Samengevat: voor de Boeddha is ontwaken niet gebaseerd op een ervaring, maar op het
volledig doorzien van de structuur van ervaring—de Vier Edele Waarheden in hun drie

fasen van inzicht.
Dit betekent concreet:

— Lijden werd niet meer als 'mijn' probleem gezien, maar als een proces.

— De oorzaak van lijden werd niet meer verbonden met omstandigheden of personen,
maar werd herkend als iets innerlijks

— De beéindiging werd geen hoop, geen verwachting, geen projectie meer meer, maar
een direct geziene realiteit.



— Het pad werd geen theorie meer, maar een rechtstreeks doorziene structuur van de
geest.

Tenslotte nog een kleine opmerking over volgende verwijzing in de tekst van de sutta. De
Boeddha refereert naar het feit ® dat het correcte Volledige Ontwaken onovertroffen is in
deze wereld met haar goden, haar Mara’s en Brahma’s, met haar generatie van monniken
en priesters, met haar koningen en onderdanen. ®

Hiermee geeft de Boeddha de reikwijdte van het volkomen ontwaken aan: het overstijgt
alle bestaanssferen. Er hoeft geen diepere kosmische symboliek achter deze passage
gezocht te worden; ze wijst eenvoudig op de universele geldigheid van dit inzicht.

V. [-Het Dhamma-Wiel in beweging—]
“ Zo sprak de Verhevene.

En de Vijf Metgezellen waren tevreden en verheugden zich in de woorden van de
Verhevene.

En terwijl de uitleg over de Vier Edele Waarheden door de Verhevene uitgelegd werd,
verscheen in de Eerwaarde Kon-danna het zuivere en onbezoedelde weten van het
Dhamma-oog:

‘Alles wat onderhevig is aan ontstaan, is onderhevig aan vergaan.’

En toen het Dhamma-Wiel door de Verhevene in beweging gezet was, uitten de
aardgeesten de volgende kreet:

‘In het Hertenpark van Isipatana, nabij Varanasi, heeft de Verhevene het onovertroffen
Dhamma-Wiel in beweging gezet, wat door geen enkele monnik, priester, god, Mara,
Brahma, of door wie dan ook gestopt kan worden!’

En de Goden van de Vier Grote Koningen hoorden die kreet van de aardgeesten, en zij
uitten de volgende kreet:

‘In het Hertenpark van Isipatana, nabij Varanasi, heeft de Verhevene het onovertroffen
Dhamma-Wiel in beweging gezet, wat door geen enkele monnik, priester, god, Mara,
Brahma, of door wie dan ook gestopt kan worden!’

En op deze manier hoorden ook achtereenvolgens de Tavatimsa-goden, de Yama-
goden, de Tusita-goden, de Nimmanarati-goden en de Paranimmitavasavatti-goden
deze kreet, en zij herhaalden die kreet na haar te horen:

‘In het Hertenpark van Isipatana, nabij Varanasi, heeft de Ver-hevene het onovertroffen

Dhamma-Wiel in beweging gezet, wat door geen enkele monnik, priester, god, Mara,
Brahma, of door wie dan ook gestopt kan worden!’



En de Brahma-goden hoorden die kreet van de Paranimmitavasavatti-goden, en zij
uitten de volgende kreet:

‘In het Hertenpark van Isipatana, nabij Varanasi, heeft de Verhevene het onovertroffen
Dhamma-Wiel in beweging gezet, wat door geen enkele monnik, priester, god, Mara,
Brahma, of door wie dan ook gestopt kan worden!’

En dus op dat moment, op dat eigenste ogenblik, rees die kreet omhoog tot aan de
Brahma-werelden. En het tienduizendvoudige wereldsysteem schokte, trilde en
beefde, en een prachtig onbegrensd licht verscheen in de wereld, wat de schittering
van de goden ver overtrof.

En toen uitte de Verhevene deze geinspireerde woorden:
‘Versta je het, Kondanna? Waarlijk: Kondanna verstaat het, Vrienden!’

En zo verkreeg de Eerwaarde Kondanna de naam ‘de Weter’—hij die het verstaat; hij
die het wéét.

Nadat Kondanna als eerste de Leer begreep, volgden al viug ook de andere Vier
Gezellen: zien en weten rees in hen op en zij uitten volgende udana:

‘Onwankelbaar is onze bevrijding. Dit is onze laatste geboorte. Vanaf nu is er geen
wedergeboorte meer.’ ®

Paragraaf V toont hoe de realisatie van de Boeddha overgaat in de realisatie van anderen,
en hoe het wiel van inzicht—eenmaal het in beweging gezet is—de menselijke wereld
binnenkomt, niet door geloof maar door het rechtstreekse zien van vergankelijkheid,
onvoldaanheid en zelfloosheid.

Wanneer de Boeddha de Vier Edele Waarheden uiteengezet heeft, beschrijft de sutta een
beslissend moment: het eerste oplichten van bevrijdend inzicht bij Kondaffa. De canon
verwoordt dit als het 'verschijnen van het Dhamma-oog' in hem, samengevat in één zin:
¢ Alles wat onderhevig is aan ontstaan, is onderhevig aan vergaan. ®

Opmerking: het 'verschijnen van het Dhamma-oog' is geen mystieke ervaring, maar het
eerste moment waarop anicca volledig transparant én aanvaard wordt zonder afkeer.

Voor gevorderde yogi’s is dit bijzonder precies: inzicht ontstaat niet door geloof of
redenering, maar door het directe herkennen van de drie kenmerken van ervaring—
vergankelijkheid (anicca; anitiya), onvoldaanheid (dukkha; duhkha) en zelfloosheid (anatta;
anatman,).

Wanneer dit inzicht in Kondanfa oplicht, beschrijft de canon dat het 'Dhamma-Wiel' in
beweging werd gezet. Dit wil zeggen: de Dhamma, die tot dan toe enkel in de ervaring
van de Boeddha aanwezig was, krijgt nu een tweede stek in de wereld —namelijk een
ander wezen dat dezelfde structuur herkent.



Dit is het moment waarop de Dhamma niet langer louter een persoonlijke realisatie is,
maar een gedeelde werkelijkheid die overdraagbaar en verifieerbaar is.

De canon drukt dit uit in kosmische taal—aardgeesten, goden, hemelen—maar dit hoeft
niet letterlijk of bovennatuurlijk begrepen te worden. Het is een literaire vorm die wil
benadrukken dat het doorzien van de aard van lijden en beéindiging geen particuliere
gebeurtenis is, maar één met universele draagwijdte. Dat deze kosmische lagen mogelijk
later aan de tekst zijn toegevoegd is door veel geleerden gesuggereerd, maar staat los
van de kern: in het boeddhisme wordt de Dhamma niet doorgegeven via openbaring of
autoriteit, maar via het directe inzicht in hoe lijden ontstaat en hoe het ophoudt.

De trilling van het wereldsysteem en het licht dat de schittering van de goden overstijgt,
zZijn geen bovennatuurlijke gebeurtenissen, maar slechts uitdrukkingen om de
belangrijkheid van dit moment te accentueren. Ze verwoorden dat een inzicht dat de
fundamenten van lijden doorbreekt niet enkel individueel is, maar een gebeurtenis van
universele draagwijdte: waar dit inzicht verschijnt, transformeert de wereldorde. Daarom
wordt het 'Dhamma-Wiel' genoemd: eenmaal in beweging gezet, kan het niet meer
gestopt worden—niet door een mens, niet door een god, niet door Mara, niet door
Brahma. De wetmatigheid die doorzien werd, is geen persoonlijke bevinding, maar de
werkelijkheid van het bestaan zelf.

Wanneer de Boeddha dan zegt: “Versta je het, Kondarria?” en vervolgens verklaart dat
Kondafna het werkelijk doorzien heeft, is dat een kantelpunt in de overdrachtslijn van de
Dhamma. Het is het eerste moment waarop de realisatie van de Boeddha herkenning
vindt in een ander bewustzijn. Daarom krijgt Kondanfa de naam “de Weter.” Niet omdat
hij een theorie begrijpt, maar omdat hij dezelfde structuur doorziet die de Boeddha
doorzag.

De vier overige asceten volgen snel—niet door een extern mirakel, maar omdat hun geest
door jarenlange oefening rijp genoeg was om dezelfde dynamiek van dukkha, samudaya,
nirodha en magga te doorzien wanneer ze werd uitgesproken.

Daarom eindigt deze paragraaf met dezelfde formulering als die van de Boeddha zelf:
¢ Onze bevrijding is onwankelbaar; dit is onze laatste geboorte.®

Hiermee wordt duidelijk: Dhamma wordt niet overgedragen door geloof, maar door het
individuele doorzien van de structuur die lijden doet ontstaan én laat ophouden.

IX GRONDIGE BESPREKING VAN DE ANATTALAKKHANA SUTTA

Na de Dhammacakkappavattana Sutta, waarin de structuur van lijden en beéindiging werd
blootgelegd, volgt in deze tweede voordracht een verdere verfijning: het rechtstreeks
aanwijzen van de vijf khandha’s als veranderlijk, onbevredigend en niet-zelf.

De Boeddha toont hier geen filosofie, maar een wijze van kijken die onmiddellijk zichtbaar

maakt waarom lijden ontstaat: doordat men het veranderlijke als bestendig ziet, het
onbevredigende als bevredigend, en het zelfloze als een ‘ik’.

De tekst begint met de meest eenvoudige vraag: “Waar heb je werkelijk controle over?”



Dit is geen abstracte analyse, maar een directe verwijzing naar de eigen ervaring. Als iets
werkelijk ‘zelf’ zou zijn, dan zou het onder jouw beheer staan. Dan zou je kunnen zeggen:
“Laat dit zo zijn. Laat dit niet zo zijn.”

Maar in de ervaring blijkt het tegendeel: het lichaam functioneert volgens oorzaken en
voorwaarden; gevoelens komen en gaan buiten onze wil; percepties verschijnen en
verdwijnen; sankhara’s rollen verder volgens hun eigen momentum; en bewustzijn zelf
ontstaat afhankelijk van contact, zintuig en object. Juist het ontbreken van werkelijke
controle maakt zichtbaar dat geen van deze vijf domeinen een zelf kan zijn. De Boeddha
gebruikt dus geen metafysica, maar feitelijkheid. Hij zegt: kijk in je eigen ervaring—waar is
jouw controle?

Daarop volgt de tweede beweging van de sutta, waarin de Boeddha de vraag nog
radicaler maakt: “Zijn deze vijf khandha’s stabiel of veranderlijk?” De monniken
antwoorden telkens: “Veranderlijk, Heer.” En daaruit volgt een eenvoudige en
onontkoombare conclusie: wat verandert, kan nooit het fundament van geluk zijn. Wat
onbevredigend is en aan verandering onderhevig, kan nooit beschouwd worden als “van
mij”, “ik ben dit”, of “dit is mijn zelf.” Hiermee wordt opnieuw duidelijk dat de Boeddha in
deze sutta geen metafysische claim maakt, maar een existentieel feit blootlegt:
identificatie met wat verandert leidt tot lijden, omdat verandering niet stopt omdat wij dat
wensen.

De derde beweging van de sutta gaat nog dieper: alles, werkelijk alles binnen deze vijf
khandha’s —verleden, toekomst of heden; intern of extern; grof of subtiel; nabij of ver—
moet gezien worden als: “Dit is niet van mij; dit ben ik niet; dit is niet mijn zelf.” Dit is geen
mantra of devotionele uitspraak; het is een uitnodiging om de ervaring te ontmantelen.

Zodra men doorziet dat alles geconditioneerd is, valt de vanzelfsprekende reflex van toe-
eigening weg. De Boeddha vraagt geen geloof, maar een soort uiterst nauwkeurige,
meditatieve eerlijkheid.

Ten slotte beschrijft de sutta het resultaat van dit doorzien: een goed onderwezen leerling
“baalt” van de khandha’s. Dat woord klinkt ruw, maar het drukt een existentiéle ommekeer
uit: de diepste hechting verliest haar grip. Het gaat niet om afkeer, maar om het doorzien
dat niets in deze domeinen een vaste kern bezit waarop men kan steunen.

Deze ontgoocheling—nibbida—is de noodzakelijke beginfase van loslaten. Wanneer het
grijpen stopt, ontstaat passieloosheid; wanneer passieloosheid stabiel is, ontstaat
bevrijding van hart en geest. En in die bevrijding verschijnt een eenvoudig, helder weten:
“Geboorte is ten einde. Wat gedaan moest worden, is gedaan.” Dit is geen triomf, maar
de nuchtere erkenning van iemand die niets meer moet vasthouden.

Deze voordracht is de eerste expliciete uiteenzetting van anatta in de geschiedenis van
het boeddhisme. Ze is fundamenteel omdat de Boeddha hier toont dat het einde van
liiden niet bereikt wordt door ervaringen te veranderen, maar door de yogi te bevrijden
van identificatie met wat verschijnt en verdwijnt. Daarom is dit de tweede sutta die de
wereldorde verandert: de vijf asceten, die het inzicht van de Boeddha in de eerste
voordracht al proefden, doorzagen nu rechtstreeks hetzelfde mechanisme bij zichzelf—
en hun geest werd bevrijd.

—31—



I. Niet-Zelf omdat men er geen controle over heeft
¢ Monniken, fysieke vorm (rapa) is zonder zelf.

Als fysieke vorm zelf zou zijn, zou men geen last ondervinden van fysieke vorm. Dan
zou het volgende mogelijk zijn met fysieke vorm: ‘Laat mijn fysieke vorm zo zijn, of laat
mijn fysieke vorm niet z6 zijn.’

Juist omdat fysieke vorm zelfloos is, Monniken, ondervindt men last van fysieke vorm
en daarom is het volgende niet mogelijk met fysieke vorm: ‘Laat mijn fysieke vorm z6
Zijn, of laat mijn fysieke vorm niet zo zijn.’

‘Monniken, gewaarwordingen en gevoelens (vedana) zijn zonder zelf.

Als gewaarwordingen en gevoelens zelf zouden zijn, zou men geen last ondervinden
van gewaarwordingen en gevoelens. Dan zou het volgende mogelijk zijn met
gewaarwordingen en gevoelens: ‘Laat mijn gewaarwordingen en gevoelens z0 zijn, of
laat mijn gewaarwordingen en gevoelens niet z0 zijn.’

Juist omdat gewaarwordingen en gevoelens zelfloos zijn, Monniken, daarom
ondervindt men last van gewaarwordingen en gevoelens en daarom is het volgende
niet mogelijk met gewaarwordingen en gevoelens: ‘Laat mijn gewaarwordingen en
gevoelens 20 zijn, of laat mijn gewaarwordingen en gevoelens niet zo zijn.’

‘Monniken, percepties (sanna) zijn zonder zelf.

Als percepties zelf zouden zijn, zou men geen last ondervinden van percepties. Dan
zou het volgende mogelijk zijn met percepties: ‘Laat mijn percepties z0 zijn, of laat mijn
percepties niet z0 zijn.’

Juist omdat percepties zelfloos zijn, Monniken, daarom ondervindt men last van
percepties en daarom is het volgende niet mogelijjk met percepties: ‘Laat mijn
percepties zo0 zijn, of laat mijn percepties niet zo zijn.’

‘Monniken, sankhara’s zijn zonder zelf.

Als sankhara’s zelf zouden zijn, zou men geen last van sankhara’s ondervinden. Dan
zou het volgende mogelijk zijn met sankhara’s: ‘Laat mijn sankhara’s z6 zijn, of laat
mijn sankhara’s niet zo zijn.’

Juist omdat sankhara’s zelfloos zijn, Monniken, daarom ondervindt men last van
sankhara’s en daarom is het volgende niet mogelijk met sankhara’s: ‘Laat mijn

sankhara’s zo zijn, of laat mijn sankhara’s niet z6 zijn.’

‘Monniken, bewustzijn (vinfiana) is zonder zelf.

—32—



Als bewustzijn zelf zou zijn, zou men geen last van bewustzijn ondervinden. Dan zou
het volgende mogelijk zijn met bewustzijn: ‘Laat mijn bewustzijn z6 zijn, 6f laat mijn
bewustzijn niet z6 zijn.’

Juist omdat bewustzijn zelfloos is, Monniken, daarom ondervindt men last van
bewustzijn en daarom is het volgende niet mogelijk met bewustzijn: ‘Laat mijn
bewustzijn z6 zijn, of laat mijn bewustzijn niet z6 zijn. °®

In het eerste deel van deze voordracht toont de Boeddha de Vijf Gezellen dat geen van de
vijf khandha’s —vorm, gewaarwording/gevoelens, perceptie, mentale formaties en
bewustzijn—als ‘zelf’ beschouwd kunnen worden.

Hij doet dit niet door abstracte argumenten, maar door een eenvoudig en
onweerlegbaar criterium: als iets werkelijk 'zelf' zou zijn, dan zou je er volledige controle
over hebben. Je zou kunnen zeggen: 'laat dit zo zijn' of 'laat dit niet zo zijn'.

Maar precies dit is onmogelijk.

— Vorm (rupa; id.) verandert, het lichaam wordt ziek, veroudert en sterft—of men dit nu
wil of niet.

— Gevoelens/gewaarwordingen (vedana; id.) verschijnen en verdwijnen buiten onze
controle: plezier blijft niet, pijn kan niet tegengehouden worden, neutrale
gewaarwordingen komen en gaan volgens hun eigen condities (paccaya (pratyaya).

— Percepties (safina; samjna), die we vaak aanzien als onze zekerheid, blijken instabiel,
gekleurd, misleidbaar.

— Mentale formaties, impulsen, intenties, reacties, datgene 'wat ons bezielt' (sarikhara;
samskara) ontstaan volgens patronen die vaak dieper liggen dan wilskracht of keuze.

— En zelfs het bewustzijn (vififiana; vijiiana) verschijnt afhankelijk van de omstandigheden
en kan op geen enkel moment vastgehouden worden.

De Boeddha toont hiermee een radicaal eenvoudige waarheid, maar één die erg moeilijk
te accepteren valt omdat we in onze vergeefse zoektocht naar zekerheid tot heel veel
bereid zijn: we zijn zelfs bereid om de meest absurde dogma’s voor waar aan te nemen
als onze eeuwigheid maar buiten schot blijft.

De Boeddha maakt hier echter overduidelijk dat wat je niet kunt beheersen, kun je niet als
‘zelf’ beschouwen. De vijf khandha’s functioneren volgens hun eigen dynamiek, ontstaan

door oorzaken en voorwaarden, niet door een innerlijke entiteit die er de 'eigenaar' of de

‘bestuurder' ervan is.

In dit inzicht valt de illusie weg dat er een afzonderlijk 'ik' is dat het centrum vormt van
ervaring. Wat overblijft is de ervaring zelf, zonder eigenaar, zonder kern, zonder blijvende
identiteit.

Het niet-zelf wordt hier niet voorgesteld als een filosofische stelling, maar als een directe
beschrijving van hoe de werkelijkheid functioneert.



Wie dit ziet, ziet dat het idee van een vaste, controleerbare kern nooit meer was dan een
projectie. En precies op dat punt opent het pad zich naar bevrijding: de last van het 'ik'
blijkt niets anders dan een mentale constructie—en wat gezien wordt als constructie,
hoeft niet langer vastgehouden te worden.

Il. Alles is veranderlijk, onvoldaan en zelfloos

¢ ‘Wat denken jullie, Monniken? Is fysieke vorm vast (stabiel) of veranderlijk?’
‘Veranderlijk, Heer"’.

‘Wat veranderlijk is, is dat bevredigend of onbevredigend?’

‘Onbevredigend, Heer’.

‘En wat veranderlijk, onbevredigend en aan verandering onderhevig is, is het passend
om dat als volgt te beschouwen: ‘Dit is van mij, dit ben ik, dit is mijn zelf?’

‘Neen, Heer’.

‘Wat denken jullie, Monniken ? Zijn gewaarwordingen & gevoelens vast (stabiel) of
veranderlijk?’

‘Veranderlijk, Heer"’.
‘Wat veranderlijk is, is dat bevredigend of onbevredigend?’
‘Onbevredigend, Heer’.

‘En wat veranderlijk, onbevredigend en aan verandering onderhevig is, is het passend
om dat als volgt te beschouwen: ‘Dit is van mij, dit ben ik, dit is mijn zelf?’

‘Neen, Heer.’

‘Wat denken jullie, Monniken? Zijn percepties vast (stabiel) of veranderlijk?’
‘Veranderlijk, Heer.’

‘Wat veranderlijk is, is dat bevredigend of onbevredigend?’
‘Onbevredigend, Heer"’.

‘En wat veranderlijk, onbevredigend en aan verandering onderhevig is, is het passend
om dat als volgt te beschouwen: ‘Dit is van mij, dit ben ik, dit is mijn zelf?’

‘Neen, Heer’.

‘Wat denken jullie, Monniken? Zijn sankhara’s vast (stabiel) of veranderlijk?’
—34—



‘Veranderlijk, Heer’.
‘Wat veranderlijk is, is dat bevredigend of onbevredigend?’
‘Onbevredigend, Heer’.

‘En wat veranderlijk, onbevredigend en aan verandering onderhevig is, is het passend
om dat als volgt te beschouwen: ‘Dit is van mij, dit ben ik, dit is mijn zelf?’

‘Neen, Heer.’

‘Wat denken jullie, Monniken? Is bewustzijn vast (stabiel) of veranderlijk?’
‘Veranderlijk, Heer"’.

‘Wat veranderlijk is, is dat bevredigend of onbevredigend?’
‘Onbevredigend, Heer’.

‘En wat veranderlijk, onvoldaan en aan verandering onderhevig is, is het passend om
dat als volgt te beschouwen: ‘Dit is van mij, dit ben ik, dit is mijn zelf?”

‘Neen, Heer’. ®

In het tweede deel van deze voordracht verdiept de Boeddha het inzicht door de Vijf
Gezellen te confronteren met de onmiddellijke kenmerken van alle khandha’s.

Hij laat zien dat deze vijf ervaringsdomeinen—vorm, gewaarwording/gevoelens,
perceptie, mentale formaties en bewustzijn—niet enkel zelfloos zijn, maar
noodzakelijkerwijs ook veranderlijk en onbevredigend.

Het is een uiterst eenvoudige, maar diepgaande analyse: wat verandert, kan geen
betrouwbare grond vormen; wat geen stabiele grond vormt, kan geen blijvende
bevrediging schenken; en wat geen bevrediging schenkt, kan men onmogelijk
beschouwen als ‘dit is van mij, dit ben ik, dit is mijn zelf’.

De Boeddha leidt hen door één enkele heldere vraag: 'Is dit veranderlijk of vast?' En
telkens opnieuw luidt het antwoord: veranderlijk. Wat verandert, ontsnapt aan iedere
poging tot controle. Het lichaam wordt ouder, ziek, kwetsbaar. Gevoelens komen en gaan,
soms zacht, soms brutaal, zonder dat we ze kunnen sturen. Percepties verschuiven
voortdurend, afhankelijk van stemming, verwachting en context. Mentale formaties
worden voortgestuwd door oorzaken die we vaak niet volledig kennen. En bewustzijn zelf,
dat we zo vaak aanzien als een soort ‘achtergrond’, blijkt telkens opnieuw op te lichten en
weg te vallen naargelang de omstandigheden.

Voor gevorderde yogi’s is dit een cruciale verschuiving: de Boeddha vraagt niet om de

wereld te herinterpreteren, maar om de structuur van ervaring te zien. Wat veranderlijk is,
is onvoldaan; en wat onvoldaan is, kan nooit het fundament zijn van een zelf.

—35—



In deze analyse wordt duidelijk dat de tilakkhana—anicca, dukkha, anatta—niet drie
aparte inzichten zijn, maar één ondeelbare dynamiek: veranderlijkheid is onvoldaan, en
samen ontmaskeren ze het idee van een zelf.

Daarom vraagt de Boeddha telkens: is het passend om dit als ‘van mij’, ‘ik ben’, of ‘mijn
zelf’ te beschouwen? En het antwoord is steeds: neen. Niet uit geloof, maar uit directe
logica.

Hier wordt inzicht glashelder: wat geen vaste essentie heeft, wat voortdurend ontstaat en
verdwijnt volgens oorzaken en voorwaarden, kan onmogelijk een kern zijn. Wat we
gewoonlijk 'ik' noemen is niets anders dan een samenloop van processen—levendig,
veranderlijk, afhankelijk.

In dit deel van de sutta toont de Boeddha hoe het gewone gevoel van ‘ik ben dit’
uiteenvalt wanneer de beoefenaar kijkt zonder tussenkomende projectie.

De vijf khandha’s blijken geen bezit, geen identiteit, geen fundament. Ze zijn slechts een
continue beweging. Ze zijn als een stroom. Wat ze doen is: verschijnen en verdwijnen—en
zodra dit gezien wordt, verliest het idee van een vaste kern zijn dwingende kracht.

Bij de beoefenaar wordt zo de grootste illusie gesloopt: dat ergens in deze vijf domeinen
een controleerbaar, duurzaam zelf of een verborgen ‘ziel’ aanwezig zou zijn. Wat
voortdurend verandert, kan geen drager zijn van iets eeuwigs. Het inzicht in
veranderlijkheid opent daarom vanzelf de deur naar inzicht in zelfloosheid: waar geen
duurzaambheid is, kan geen ‘zelf’ gevestigd worden.

Wie dit ziet, ziet de werkelijkheid zoals ze functioneert—en daarin ontspant de geest op
een manier die nooit door wilskracht bereikt kan worden.

lll. Alles moet als volkomen zelfloos beschouwd te worden
¢ ‘Daarom, Monniken, aangaande wat voor fysieke vorm dan ook: in het verleden, de
toekomst of het heden, inwendig of uitwendig, grof of fijn, inferieur of superieur, ver

weg of dicht-bij:

Alle fysieke vormen dienen met juist inzicht, overeenkomstig de waarheid, als volgt te
worden beschouwd: ‘Dit is niet van mij, dit ben ik niet, dit is niet mijn zelf.’

‘Aangaande wat voor gewaarwordingen dan ook: in het verleden, de toekomst of het
heden, inwendig of uitwendig, grof of fijn, inferieur of superieur, ver weg of dichtbij:

Alle gewaarwordingen dienen met juist inzicht, overeenkomstig de waarheid, als volgt
te worden beschouwd: ‘Dit is niet van mij, dit ben ik niet, dit is niet mijn zelf.’

‘Aangaande wat voor percepties dan ook: in het verleden, de toekomst of het heden,
inwendig of uitwendig, grof of fijn, inferieur of superieur, ver weg of dichtbij:

Alle percepties dienen met juist inzicht, overeenkomstig de waarheid, als volgt te
worden beschouwd:’ Dit is niet van mij, dit ben ik niet, dit is niet mijn zelf.’

—36—



‘Aangaande wat voor sankhara’s dan ook: in het verleden, de toekomst of het heden,
inwendig of uitwendig, grof of fijn, inferieur of superieur, ver weg of dichtbij:

Alle sankhara’s dienen met juist inzicht, overeenkomstig de waarheid, als volgt te
worden beschouwd: ‘Dit is niet van mij, dit ben ik niet, dit is niet mijn zelf.’

‘Aangaande wat voor bewustzijn dan ook: in het verleden, de toekomst of het heden,
inwendig of uitwendig, grof of fijn, inferieur of superieur, ver weg of dichtbij:

Al het bewustzijn dient met juist inzicht, overeenkomstig de waarheid, als volgt te
worden beschouwd: ‘Dit is niet van mij, dit ben ik niet, dit is niet mijn zelf.” ®

In dit derde deel van de voordracht voert de Boeddha de Vijf Gezellen naar de volledige
consequentie van wat zij in de eerste twee delen reeds zagen.

Nadat hij heeft getoond dat geen van de vijf khandha’s controleerbaar is—en dus niet als
‘zelf’ kan worden beschouwd—en nadat hij heeft laten zien dat alle khandha’s veranderlijk
en onbevredigend zijn, volgt hier de logische voltooiing: elk verschijnsel, in welke vorm
dan ook, moet met juist inzicht gezien worden als niet van mij, niet ik, niet mijn zelf.

De Boeddha verruimt het perspectief. Het gaat niet langer om één moment of één
toestand; het gaat om alle vormen, gevoelens, percepties, formaties en alle
bewustzijnstoestanden: in verleden, heden en toekomst; inwendig of uitwendig; grof of
subtiel; verheven of banaal; dichtbij of ver weg. Wat de situatie ook is, de structuur blijft
dezelfde: niets draagt een vaste kern, niets blijft, niets is onder onze controle, niets is
onze eigendom, niets is ons bezit.

Deze opsomming is niet bedoeld als volledigheidsdrang, maar als bevrijdende precisie.
De geest zoekt telkens opnieuw een plek om zich vast te klampen—een subtiele ervaring,
een verheven bewustzijnstoestand, een verfijinde meditatie, een 'dieper inzicht'.

De Boeddha sluit hier alle achterpoortjes: er is geen verschijnsel, op geen enkel niveau,
dat als 'zelf' beschouwd kan worden.

De kernzin—¢ Dit is niet van mij, dit ben ik niet, dit is niet mijn zelf ®*—is geen mantra, geen
filosofische formule, geen dogma. Het is de beschrijving van wat de geest ziet wanneer hij
zonder projectie kijkt. Het is het doorzien van het mechanisme van toe-eigening: de
neiging van de geest om opkomende verschijnselen te personaliseren en tot identiteit te
maken.

Wanneer deze projectie wegvalt, blijft ervaring over als ervaring—zonder centrum, zonder
eigenaar, zonder blijvende onderstructuur.

En precies hierin schuilt bevrijding: niet omdat er iets nieuws verschijnt, maar omdat de
vergissing wegvalt.

Voor de Vijf Gezellen was dit het moment waarop de laatste restanten van eigenaarschap

losgelaten werden. Niet door wilskracht, maar omdat ze niets meer konden vinden dat
werkelijk als 'ik' of 'van mij' kon fungeren.



In deze helderheid verliest het 'zelf' zijn vanzelfsprekendheid en wordt het zichtbaar als
een mentale constructie die geen realiteit bezit buiten de beweging van de geest.

Thema lll laat zien hoe radicaal eenvoudig de Dhamma is: niets wat verschijnt blijft, niets
wat verandert is betrouwbaar, niets wat onbeheersbaar is kan een kern vormen.

Wie dit ziet—werkelijk ziet—kan niets anders dan loslaten. Niet omdat men moet loslaten,
maar omdat er niets meer is om vast te houden.

IV. Het resultaat van juist inzicht

¢ ‘Een goed onderwezen edele discipel, die dit alles met juist inzicht beschouwt: baalt
van fysieke vorm; baalt van gewaarwordingen/gevoelens; baalt van percepties; baalt
van sankhara’s; baalt van bewustzijn. Doordat hij ervan baalt, wordt hij passieloos.
Doordat hij passieloos is, wordt [zijn geest] bevrijd. Doordat zijn geest bevrijd is, is er
de kennis dat zijn geest bevrijd is.

Hij beseft:

‘Geboorte is ten einde, het spirituele leven is geleefd, wat gedaan moest worden is
gedaan, er is geen verdere toestand van bestaan’.

Zo sprak de Verhevene.

En de Vijf Gezellen waren tevreden en verheugd met de woorden van de Verhevene. En
terwijl deze uiteenzetting werd gegeven, werden de harten van de Vijf Gezellen door
onthechting bevrijd van bezoedelingen. °

Het laatste deel van de Anattalakkhana Sutta vormt de voltooiing van de analyse. In het
laatste deel van deze voordracht beschrijft de Boeddha wat er gebeurt wanneer het
inzicht in niet-zelf geen concept meer is, maar direct gezien wordt in de vijf khandha'’s.

Wanneer de beoefenaar werkelijk ziet dat vorm, gevoel, perceptie, mentale formaties en
bewustzijn geen kern bezitten, geen eigenaar hebben en geen blijvend fundament bieden,
ontstaat er spontaan een innerlijke ommekeer: er ontstaat verzadiging, ontgoocheling,
een diep doorvoeld “genoeg”. Niet als afkeer, maar als helderheid. Dit is nibbida (nirvida)
—het doorzien van de illusoire glans van het geconditioneerde.

Deze verzadiging is geen depressieve reactie, maar het wegvallen van de subtiele
betovering die de geest jarenlang gevangen hield. Wat eerst aantrekkelijk leek—de hoop
op zekerheid, op controle, op een vaste identiteit—verliest zijn glans. De yogi ziet: 'hier is
geen houvast'. En precies doordat dit gezien wordt, valt de neiging om te grijpen stil.
Waar grijpen stopt, wordt passie rustig. Waar passie wegvalt, ontspant de geest in een
nieuwe openheid.

De Boeddha beschrijft dit eenvoudig als passieloosheid (viraga; id.). Het is het moment
waarop de geest niet langer gedreven wordt door verlangen, door angst of door het
subtiele zoeken naar zekerheden. Deze passieloosheid is niet koud, niet afstandelijk,
maar helder en vrij: een geest die niets nodig heeft om volledig aanwezig te zijn. Viraga



betekent ontkleuring, het uitdoven van begeerte, het wegvallen van de emotionele lading
waarmee we vorm, gevoel, perceptie, formaties en bewustzijn vroeger als 'mijn’
markeerden. Wanneer dingen niet langer de oude glans hebben, verliest verlangen zijn
brandstof. Viraga is niet onderdrukking, maar het natuurlijke vervagen van gretigheid en
afkeer.

Wanneer verlangen stilvalt, ontstaat upasama. Upasama betekent kalmeren, innerlijke
pacificatie, de geest die tot rust komt omdat er niets meer is dat grijpt of duwt. Het is de
diepe stilte die volgt wanneer niets meer verdedigd hoeft te worden en niets meer
opgejaagd moet worden. Upasama is niet een staat die men opwekt; het is de rust die
zich ontvouwt, die verschijnt wanneer de strijd wegvalt.

Wanneer de geest stil is, wordt vimutti zichtbaar. Vimutti betekent bevrijding, niet als een
kosmische gebeurtenis, maar als het eenvoudig wegvallen van de laatste structurele
belemmering. Het is de volwassen helderheid waarin niets meer gevangen zit in
‘worden' (bhava; id.); de geest is open, zonder binnen of buiten, zonder kern die
beschermd moet worden. Vimutti is niet de productie van iets nieuws, maar het
verdwijnen van datgene wat de vrijheid verhulde.

Beuvrijding is geen mystieke toestand, maar het natuurlijke gevolg van het verdwijnen van
de oorzaken van lijden. De Boeddha zegt dat een edele discipel, die de vijf khandha’s
volledig in hun niet-zelf-aard ziet, bevrijd wordt van elke bezoedeling. Deze bevrijding is
de stille erkenning dat wat moest gedaan worden, gedaan is. Niets moet nog
gecorrigeerd worden, niets moet nog bereikt worden, niets ontbreekt nog.

De formulering 'geboorte is ten einde' betekent hier niet het einde van biologisch leven,
maar het wegvallen van de innerlijke dynamiek die telkens een nieuw ‘ik’ creéert. Wanneer
er geen identificatie meer is, wordt het proces van gestolde zelfwording doorbroken. De
beoefenaar ziet rechtstreeks: er is geen toekomstige toestand van bestaan die nog door
verlangen gevormd zal worden. Anders gezegd: er is geen 'worden' (bhava; id.) meer.

Dit is het punt waarop de vijf gezellen arahants worden. Kondaffia was stroombetreder
geworden tijdens de eerste voordracht (Dhammacakkappavattana Sutta). De Pali-canon
vermeldt dat hij pas bij de tweede voordracht, (Anattalakkhana Sutta), samen met de vier
andere gezellen het arahantschap verwierf.

Dit gebeurde wanneer het inzicht in de niet-zelf-aard van de vijf khandha’s volledig
doordrong en het proces nibbida — viraga — upasama — vimutti zich voltrok. Het is een
natuurlijke ontspanning, niet iets dat door wilskracht tot stand komt.

Niet door geloof, niet door overgave, maar omdat de illusie van een innerlijke kern—lees:
van een eeuwige ziel—volledig doorzien wordt. Wat verdwijnt is niet het 'zelf', maar het
denkbeeld dat er ooit zo’n zelf bestond. Wat overblijft is enkel ervaring: open, veranderlijk
en ongeboren.

In dit laatste deel van de sutta toont de Boeddha dus niet enkel het inzicht, maar ook het

resultaat, de vrucht van dit inzicht: het einde van 'grijpen' (upadana; id.), het einde van
‘worden' (bhava; id.), het einde van lijden (dukkha; duhkha).



SAMENVATTING:

Wanneer we terugkijken op het hele traject dat we vanavond samen hebben doordacht,
verschijnt er een opmerkelijke helderheid: de Dhamma die de Boeddha onderwees is
niet ontstaan uit een openbaring of uit autoriteit, maar uit de mond van een uitzonderlijk
begaafd mens—een Mahapurisa—die de werkelijkheid zonder enige sluier zag.

Van zijn geboorte tot zijn ontwaken, van de nacht onder de Bodhiboom tot de twee
voordrachten in Sarnath—alles wijst naar één centrale ontdekking: lijden ontstaat door
oorzaken, en het houdt op wanneer die oorzaken wegvallen. Niets magisch, niets
buitenaards, enkel de werkelijkheid die zichzelf toont wanneer de geest stil en helder
genoeg wordt.

In de eerste voordracht, de Dhammacakkappavattana Sutta, tekent de Boeddha de
contouren van dit inzicht: het vermijden van twee uitersten, het ontdekken en beschrijven
van de Middenweg, het doorzien van de Vier Edele Waarheden in hun volle dynamiek van
begrijpen, beoefenen en realiseren.

En in de tweede voordracht, de Anattalakkhana Sutta, toont hij ons dat geen enkel
onderdeel van onze ervaring—vorm, gevoel, perceptie, mentale formaties of bewustzijn—
een kern of een eigenaar bezit. Wat wij gewoonlijk 'ik' noemen, is een voortdurend
veranderende stroom van momenten, zonder vast centrum en zonder blijvende
substantie.

Wanneer deze twee voordrachten samen worden gelezen, wordt zichtbaar dat het
ontwaken van de Boeddha geen bovennatuurlijke of mystieke toestand is, maar een
volkomen transparantie van ervaring: het besef dat dukkha niet op ons gericht is, maar
eenvoudigweg een voorwaardelijk fenomeen is; zien hoe het ontstaat; zien hoe het
eindigt; en zien dat nergens in die dynamiek een blijvende identiteit te vinden is.

Dit doorzien, dit inzicht bevrijdt, omdat de last van identificatie wegvalt. Nibbida—de
verzadiging, de ontgoocheling, die groeit uit helder inzicht—Ileidt tot viraga: het loslaten
van grijpen en verlangen. Viraga opent naar upasama, de diepe innerlijke kalmte die zich
ontvouwt wanneer niets meer bevochten hoeft te worden. En upasama eindigt in vimutti:
bevrijding, niet als een staat, niet als een 'toestand’, maar als ontgrendelde openheid
waarin de geest vrij is van mentale constructies.

Daarom zijn deze twee sutta’s méér dan historische toespraken.

Het zijn de diepe sporen van een mens die het mechanisme van lijden tot op de bodem
doorgrondde en die dit inzicht met anderen deelde. En precies daardoor werd de
Dhamma een wijze van kijken die zich in de wereld kon verspreiden—geen
geloofssysteem, maar een manier van kijken die iedereen kan verifi€ren in zijn eigen
ervaring. Toen Kondafnna het zag, werd het Dhamma-wiel in beweging gezet. Wanneer
iemand van ons het ziet, voltrekt zich dezelfde beweging opnieuw.

Wat blijft er dan voor ons over om dit bij ons te doen openbloeien?
Niets om te geloven, niets om te vergelijken, niets om te verzamelen, maar om te zien:

van moment tot moment, in stilte, in eenvoud, in openheid voor de werkelijkheid zoals ze
is.

—40—



De analyse van deze twee voordrachten is geen academische oefening, maar een
uitnodiging om het inzicht van de Boeddha te herkennen in onze eigen geest: de
beweging van grijpen naar loslaten, van verwarring naar helderheid, van worden naar
bevrijding. Want het is dit inzicht dat bevrijdt, niet een verheven meditatieve staat
(jhana’s).

Moge deze avond een herinnering zijn dat de weg naar bevrijding niet elders ligt, maar
midden in de ervaring die nu, in dit lichaam, in deze adem, in dit moment voelbaar is.

De Dhamma is geen openbaring van bovenaf, maar een ontdekking die telkens opnieuw
zichtbaar wordt wanneer de geest bereid is om te kijken zonder te grijpen.

Dat—niets meer en niets minder—is het pad dat de Boeddha in beweging zette in

Sarnath. En het is hetzelfde pad dat zich ook in ons kan ontvouwen, stil en eenvoudig,
stap voor stap, met enkel de helderheid van inzicht als gids.

Guy Dubois
11/12/2025

—41—



